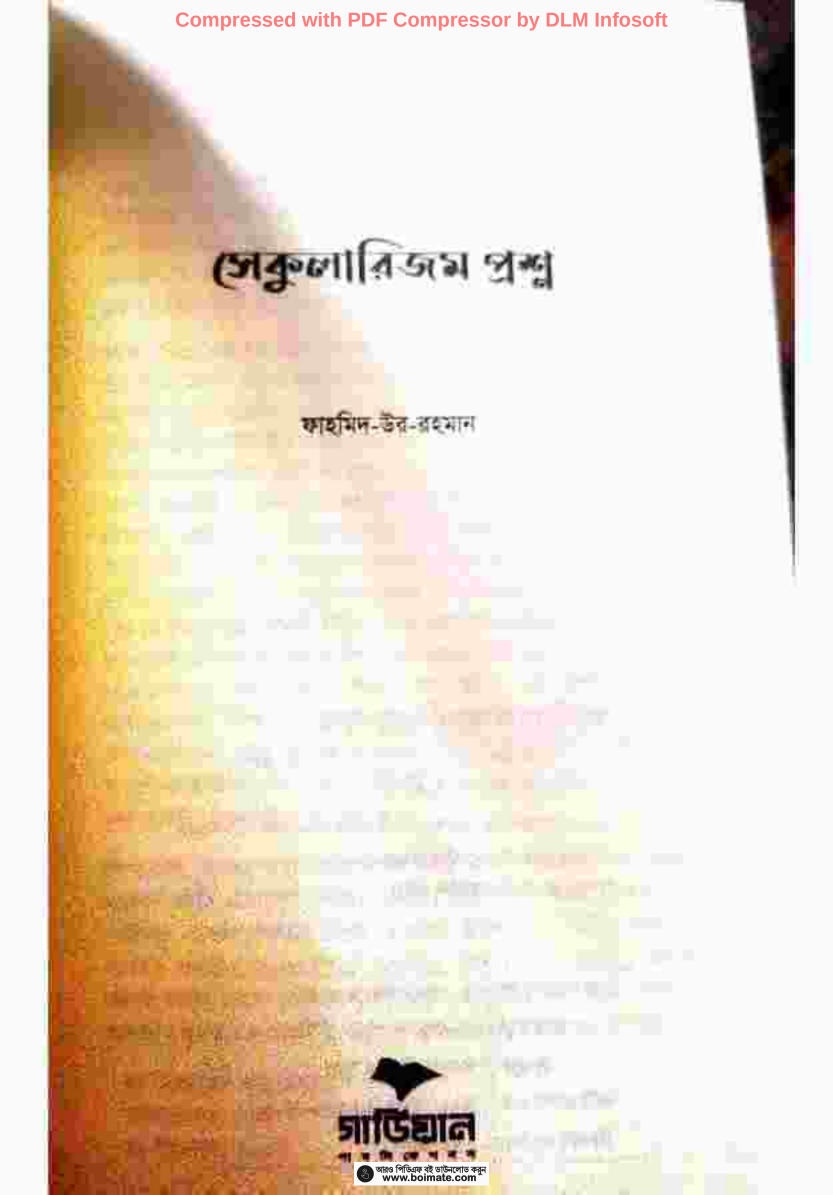
Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft

যাহমিদ-উর-রহমান

# अहर जात का

জ্যতীয়তাবাদ উপনিবেশ মূজতব কোলকাতা বঙ্গীয় মুখা তালাল আসাদ আনিস্ভুত্ত আব্দুর রাজজাক জাতীয়তা দেরদ্দীন উমর আহম্দ



#### **Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft**

# প্রকাশকের কথা

নামা নৈশ্বিক গ্রেম্বালটেই স্বেক্ট্রারিক্তন একটি বছল প্রচলিত প্রথম কিলেত্ত ইউরোপের আয়ুনিক স্বাভারিক রাইছলো তালের রাক্ট্রাইভ, সন্মাজিত ও অগানিজিক পরিকাঠানো হিসেবে বর্তাদন স্বরেট সেক্ট্রারভ্রত্তে ব্যবহার করে আসতে। ব্যাপারটা যে শুনু বাই পরিচালনায় সীমাবত সেক্ট্রেড তা কর; এর প্রভাব পড়েছে সাহিত্য, শিশ্বকলা ও সাংস্কৃতিক আয়ত্ত্ব।

বাংলা অধ্যনে এই মাত্রাদের বিস্তার মটেছে মুগত উপনির্বোশত ক্ষমত ততেও হাত ধরে। ব্রিটিশ শাসিত কলকাতার উনিশ ও বিশ—এই দুই শহরের নির্মিত জ্ঞানকাজের আলোকেই বাংলাদেশ তথা পূর্ববঙ্গে সেকুলারভয়ের ভিত্তিয় রচিত ইয়েছে। সেইসাথে মাটের দশকে ঢাকায় নতুন মধ্যবিত্ত সমাজের ইত্তর এবং তাদের ক্ষমতা চর্চার আকাক্ষা যে জাতীয়তাবাদী আন্দেশদের হুঙ্গ ধারণ করেছিল, সেটিও সেকুলারিজমের পালাবমূলে গুরুতুপুর্ব নিয়মত হিসেবে কাজ করেছে। ফলে বাংলাদেশে সেকুলারিছার, প্রগতিশীলতা আধুনিকতা ও বাঙালিত ইত্যাদি ধারণা নিগেনিশে প্রায় সমার্থক তাৎপর্য নিতে হাজির হয়েছে। এবং দারা বাংলাদেশে দেকুলারিজমকে প্রচার-প্রদার ও পরিপুষ্ট করার কাজে অপ্রণী ভূমিকা পালন করেছেন, ঐতিহাসিকভাবে ভাচেত প্রত্যেকেই ছিলেন কলকাতায় উৎপাদিত জ্ঞানতান্ত্রিক ব্যান ও ভাষ্যের প্রতি দুঢ়প্রতিজ্ঞাবদ্ধ। বাংলাদেশে সেকুলারিজম চর্চার এই উপনিবেশিক ও জাতীয়তাবাদী চরিত্র, এই ভূখণ্ডের বৃহত্তর জনগোষ্ঠীর সাথে যার মূদত্র যোগাযোগ নেই, তার ঐতিহাসিক ঘাত-প্রতিঘাত, রাজনৈতিক রূপান্তর এবং সাংস্কৃতিক প্রতিফলনের একটি নাতিদীর্ঘ অগচ কার্যকর পর্যালোচনা হাছির করা হয়েছে *সেকুলারিজম প্রশ্ন* বইতে।

আশা করি, বাংলাদেশের সেকুলারিজম চর্চার সংকট শনান্তকরণ ও সহাধন প্রণয়নে বইটি গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা রাখবে। এই মহতী কাজ আজম নিতে গার্জিয়ান পাবলিকেশঙ্গকে বেছে নেওয়ায় গ্রন্থপ্রেল, বিশিষ্ট ভিত্তক ও গার্বেষক ফাহমিদ-উর-রহমানকে আন্তরিক মোবারকবাদ জানাই। কবরির জানাই বইটির নির্মাণ প্রক্রিয়ার সাথে জড়িত সকল সহক্ষীর প্রতি। আমানের আগামীর সাংস্কৃতিক রাজনীতি হোক আমাদের মাটি ও মানুষের সমান্তরাল।

নূর মোহাম্মাদ আবু তাহের বাংলাবাজার, ঢাকা ১০ ডিসেম্বর, ২০২২



### আরজ

এই বইতে বাংলাদেশের সেকুলারিজম বিষয়ে আমি সচেতন অনুসদ্ধানের মাধ্যমে কতগুলো প্রশ্নের জবাব খুঁজেছি। বাংলাদেশে সেকুলারিজম বিষয়ে বহুল আলোচিত কিছু বিতর্ক আছে। এই বিতর্কগুলোর উংসমুখ কোথায়, সেটাও এ বইতে আমি সাংস্কৃতিক ও রাজনৈতিক পর্যালোচনার ভেতর দিয়ে খুঁজে দেখার চেষ্টা করেছি। বাংলাদেশের সেকুলারিজম গুণেমানে প্রকৃতপক্ষে এ দেশের সেকুলারিজম হতে পারেনি। উনিশ শতকের কলকাতায় উত্তৃত এবং ঢাকায় তা বারবার পুনক্ষত ও পুনক্ষংপাদিত হওয়ার ফলে এই সেকুলারিজম বাংলাদেশের মানুষের সত্যিকার প্রতিনিধিও হয়ে ওঠেনি।

এই ধরনের লেখাকে সঠিক অর্থে হয়তো গবেষণাকর্ম বলা যায় না, তবে আগামী দিনে যারা এ বিষয়ে কাজ করবেন, তাদের সামনে এসব লেখা একটা পথরেখার কাজ করবে বলে আমার বিশ্বাস।

গার্ডিয়ান পাবলিকেশঙ্গের স্লেহাস্পদ সম্পাদক ফয়সাল আহমেদের পুনঃপুন তাগিদ ছাড়া এ লেখাগুলো এত তাড়াতাড়ি শেষ করা হয়ে উঠত না। তার প্রতি আমার মোবারকবাদ।

ফাহমিদ-উর-রহমান ঢাকা, ২০২২

# সূচিপত্র

| শেকুলারিজম প্রশ্ন                                                | 33  |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| মুসলিম সাহিত্যসমাজ : পূর্ববঙ্গে ইসলামবিদ্বেদের সাংস্কৃতিক পটভূমি | 105 |
| আবদুর রাজ্ঞাক থেকে আহ্মদ ছফা। সেকুলারিজমের পালাবদল               | ৬১  |
| শুমাস্থূন কবির: আমাদের সেকুলার হয়ে ওঠার বিপদ                    | 9%  |
| সৈয়দ মুজতবা আলী : জাতীয়তাবাদের দোলাচল                          | bb  |

The ideology of political representation in liberal democracies makes it difficult if not impossible to represent Muslims as Muslims. —Talal Asad

# সেকুলারিজম প্রশ্ন

#### 60

নৃবিজ্ঞানী তালাল আসাদ হলেন জগদবিখাতে ইসলামবিদ মোহামাদ আসাদের পুত্র। পিতার মতো পুত্র সব সময় একই রকম হরেন, এমন কোনো কথা নেই। তালালও সে পথে হাটেননি। তবে বিশ্বান পিতান বিশ্বান পুত্র এই সিলসিলা তিনি জারি রেখেছেন।

বিশ শতকের মাঝামাঝি মোহাম্মদ আসাদ তার সৃষ্টিশীল লেখালেখির ভেতর দিয়ে ইসলামের জন্য এক মগ্র তৈরি করেছিলেন। এই মগ্র অধরা হলেও বিশ্বের কোটি কোটি মুসলমান আজও এই মগ্লের ভেতর দিয়ে তাদের ভবিষাধ্বরে অবলোকন করতে চায়। তালাল পিতার এই মগ্লের শরিক হন্দি। তিনি মথন গত শতকের পঞ্চাশের দশকে বিলাতে পড়াশোনা করতে যান তথন তিনি মার্কসবাদের প্রতি সহানুভূতিশীল হয়ে ওঠেন এবং তার লেখালেখিতে অনেক ক্ষেত্রে এই মার্কসবাদের যুক্তিগুলোর সমত্র বাবহার আমরা দেখি। কমিউনিজমের পতনের পর এই নৃবিজ্ঞানী পঞ্চিতের পশ্চিমের অনেক মার্কসবাদী ভাবুকের মতোই ভাবান্তর হয়। যাদেরকে উত্তর আধুনিকতাবাদের পথিকৃৎ মনে করা হয়। এরা পশ্চিমের জ্ঞানকাঠামোকে সমালোচনা তক্ষ করেন। তালালের ভেতরেও এটা আমরা দেখি। তিনি নতুন অবস্থানে এসে পশ্চিমা আধুনিকতার অন্যতম খুঁটি সেকুলারিজমকে নিয়ে আলোচনা তক্ষ করেন এবং এর সীমাবদ্ধতাগুলোকে চিহ্নিত করতে আবুদ্ধ করেন। এক্ষেত্রে উত্তর-আধুনিক ভাবুক মিশেল ফুকোর প্রভাব তার ওপর লক্ষ করা যার।

জালাল সেকুলারিকামের গুপর করেকটি উল্লেখযোগ্য বই লিখেছেন্ ম ভালাল চন্দুনার ক্রন্তে বেশ প্রভাবশালী হিসেবে মীকৃতি পেয়েছে । ভালাভেমিয়ার ক্রন্তে বেশ প্রভাবশালী হিসেবে মীকৃতি পেয়েছে । জ্যাবাতে। মন্ত্রান হইতলো হচেছ: প্রিনিয়লজিস অন বিলিজিয়ান, ফরমেশনস অন সেকুলার ক্রেলার ট্রানমেলেশন্স। এসব বইয়ে সেকুলারিজম সম্পর্কে তিনি আমাসর নতুন ধারণা দিয়েছেন এবং গভানুগতিক আলোচনার বাইরে সেকুলারি**ন্দ**ে চরিত্র-বৈশিষ্ট্যগুলোকে স্পন্ত করার চেন্তা করেছেন। তার এসব আধ্যোদা ত্রিক প্রথাগত ধর্মীয় পটভূমি থেকে আসেনি। সেকুলার জ্ঞানকাণ্ডের চেত্রে থেকেই ইউরোপে উদ্ভূত এই চিন্তা ও দর্শনের সাথে তিনি বোঝাপড়া করেছে। একে বলা যায়—Secular critique of the secular.

তালালের এ আলোচনা ও পর্যবেক্ষণগুলোকে আমরা এভাবে সারসংক্ষে করতে পারি :

 ধর্মের সাথে লড়াই করে সেকুলারিজমের পয়দা হলেও তালালের কয় হলো, সেকুলারিজমেরও ধর্মের মতো চরিত্র-বৈশিষ্ট্য রয়েছে। ধর্মের যেমন উৎসব আছে, আইকন আছে, তীর্থস্থান আছে, প্রথা ও ব্রীতি আছে সেকুলারিজমেরও একই রকম প্রথা-পদ্ধতি বর্তমান। ধর্মীয় পুরুষদের মতো সেকুলার নেতাদেরও একই রকম দেবতু আরোপ করা হয়। ধর্মের রীতিকে চ্যালেঞ্চ করলে ব্লাসফেমির মতো ঘটনা ঘটে। তেমনই সেকুদার রীতিকে চ্যালেঞ্জ করলে রম্ভ্রি এসে তাৎক্ষণিক টুটি চেপে ধরে। তালাল লিখেছেন--

'However, I am not persuaded that because national political life depends on ceremonial and on symbols of the sacred, it should be represented as a kind of religion-that it is enough to point to certain parallels with what we intuitively recognize as religion."

২. ইউরোপে যখন সেকুলারিজমের পয়দা হয়, তখন বলা হয়েছিল রাষ্ট্র বা গণজাবন থেকে ধর্মকে দ্রে হটিয়ে দিতে পারলে নাগরিকদের ভেতরে নৈমম্য পাক্ষবে না এবং ধর্মীয় হানাহানির পথ বিলুপ্ত হবে। কিন্তু বাস্তবে কী দেখা গেল? ইউরোপ-আমেনিকার ইতিহাস থেকে দেখছি, ধর্মীর সম্রাস রাতারাতি জাতীয় রাট্র ও উপনিবেশিক সন্ত্রাসে পরিগত হলোঁ। সেকুলারিজম তার রিজন প্রতিষ্ঠার জন্য দেশে দেশে চের সম্রাস করেছে। মার্কিন যুক্তরাট্ট নিচেনের ক্রিম্মন ও লিবাটির সমার্থক মনে করে। ১ আরও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন মন

এই গ্রিডম বা লিবার্টি যুক্তরাষ্ট্রের নিজের মতো করে বান্যানা লিবার্ট, সারা পৃথিনীর মানুমের জন্য গ্রহণযোগা লিবার্টি নয়। এই জিবার্টির কেই প্রতিনাদ করলে সে লিবার্টির শুক্র হিসেবে প্রতিভাত হয় এবং আইনি বা গ্রেখ্যার্ডনি সম্বাসের শিকার হয়। তালাল তাই ক্যার্থ কিম্বেছন—

'A secular state does not guarantee toleration, it puts into play different structures of ambition and fear. The law never seeks to eliminate violence since its object is always to regulate violence.'

- সেকুলারিয়ানের সাথে প্রারশই গণতাপ্তিক রাইবারস্থাকে যুক্ত করে দেখা
  হয় । বিজ্ঞা কার্যত বহুপোরে সেকুলারারণ প্রক্রিয়ার সাথে কর্তৃত্বাদী
  রাইবারস্থা যুক্ত গাকে এবং সেকুলারিজমকে কর্তৃত্বাদী সরকারগুলা
  থিরোধী মত সমনের জন্য ব্যবহার করে থাকে । তালালের ক্রায়—
  - "Of course, secularization has been undertaken not only by liberal democratic states but by authoritarian states, too, and this only shows how ambiguous liberal language is, how committed both types of secular state are, above all, to the definition and maintenance of modern power."
- ৪. দেকুলারিস্টদের কথা হলো, রাত্রে সব নাগরিকের সহাবস্থান নিভিত করতে হলে ব্যক্তি ও গুণজীবনের পুথক সীমানা থাকা চাই। কিন্তু আদতে সেকুলার রাষ্ট্র তার আইনি প্রক্রিয়ার মাধ্যমে নাগরিকদের ব্যক্তি পরিসরোও হানা দিয়ে থাকে। তালালের তাই সংগক প্রশ্ন-
  - 'Secularists accept that in modern society the political increasingly penetrates the personal. At any rate, they accept that politics through the law, has profound consequences for life in the private sphere. So why the fear of religious intrusion into private life?'\*
- ভারও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন www.boimate.com

## দেবলাবিজয় ধল

58

- ৬. সেকুলারিজম বাক্ষাধীনতার অধিকারের কথা বলে। কিন্তু এই অধিকার প্রয়োগের সময় এটি অন্যের ধর্মীয় অনুভূতিকে আঘাত করলে তারা কি প্রয়োগের সময় এটি অন্যের ধর্মীয় অতিক্রমকারী ঘটনা, সেটাও তাল মনে করে না। বরং এটা যে সীমা অতিক্রমকারী ঘটনা, সেটাও তাল বিবেচনা করে না। অথচ সেকুলার রাষ্ট্র নিজেই তার নিরাপন্তার জনা বিবেচনা করে না। অথচ সেকুলার রাষ্ট্র নিজেই তার নিরাপন্তার জনা নাগরিকের বাক ও ব্যক্তিস্থাধীনতার সীমাকে জাইন দারা ছেঁটে দিছে দ্বিধা করে না।
- ৭. তালাল হেবারমাসের উদ্ধৃতি দিয়ে দেখিয়েছেন আধুনিকতা ইসলানকে তার অনুপ্রেরদার উৎস হিসেবে প্রহণ করতে রাজি নয়। তার ভাষায়— 'Islam cannot be a source of inspiration for the modern world because Habermas sees it as the quintessential example of a religious tradition that hasn't been able to adjust to modernity.'

ভালালের এই পর্যবেক্ষণ থেকে আমরা বুঝাতে পারি, সেকুলারিজম কোনো একহারা বিষয় নয়। এর মধ্যে মথেষ্ট অসংগতি, বৈপরীতা ও জা<mark>র্টন</mark> চরিত্রের দিক রয়েছে। আমাদের দেশের প্রগতিশীল ও সেকুলার পণ্ডিতরা সেকুলারিজমকে তথু ধর্ম নির্বিশেষে রাষ্ট্র ও সমাজে বৈষমাহীনতা প্রতিষ্ঠার রাজনৈতিক ব্যবস্থাই মনে করেন না, তাদের কথা ওনলে বা লেখা পত্নে মনে হতে পারে, এটি ছাড়া আমাদের মুক্তির কোনো উপায় নেই। যেন এটি ছাড়া আমাদের যোলোআনাই মিছে। কিন্তু তাদের এই ভাবনাচিন্তার সাথে প্রায়োগিক সেকুলারিজমের বিস্তর পার্থক্য রয়েছে। এরা সেকুলারিজমকে আধুনিকতা, প্রগতিশীলতা, অসাম্প্রদায়িকতা আকারে হাজির করে একে যাবতীয় ধর্মান্দতা ও মৌলবাদ মোকাবিলার এক রাজনৈতিক অস্ত্র হিসেবে খাড়া করে। এর বিপরীতে প্রতিক্রিয়াশীলতা, সাম্প্রদায়িকতা ও মধ্যযুগীয়তার এক প্রতীকে ইসলামকে দেখানোর চেষ্টা করে। এদের কাছে সেকুলারিজ্য ও ইসনাম পুরোপুরি একটা বাইনারি বিষয়। অন্তত বাংলাদেশের রাজনৈতি<sup>ক</sup>, সাংস্কৃতিক প্রেক্ষাপটে সেটাই আমরা দেখি। সেকুলারিজমে সবাইকে স্পে<mark>স</mark> দেওয়ার যে একটা কথা আছে, এদের ভাবনাচিকায় তার স্থান নেই। এরা পুরোটাই কর্তৃত্বাদী চিস্তাভাবনায় আক্রান্ত।

তালাল আসাদ চিন্তাভাবনার দিক দিয়ে সেকুলার। তিনি তার প্রাতঃশ্বরদীর পিতার রাজনৈতিক চিন্তাকে গ্রহণ করেননি। এমনকি তার মায়ের ঐতিহ্যবাদী ইসলামের শান্তিবাদী ধারাকেও এক উলাসীনভার চোখ দিয়ে দেখেছেন।

#### সেকুলারিক্ষম প্রশ্ন

30

করতে গিয়ে তিনি ইসলামোদেশবিক নন। সেকুলারিজম বিষয়ে রোঝাপড়া করতে গিয়ে তিনি ইসলামের ওপর সেকুলারিজম যে অবিচার করেছে, লেখালেখিতে তিনি তারও ইঙ্গিত দিয়েছেন। একই কথা গাটে মশহর বুজিজীবী এডওয়ার্ড সাঈদ সম্পর্কে। কমিউনিজম তার চিন্তারাজ্যেও ভালোমতো প্রভাব ফেলেছিল। আজীবন ফিলিস্তিনিদের সেকুলার জাতীয় রাষ্ট্রের পক্ষপাতী ছিলেন তিনি। হামাস ও হিজবুল্লাহর ইসলামভিত্তিক সাম্রাজ্যবাদবিরোধী প্রতায়কে তিনি অনুমোদন করেননি। তারপরেও বলতে হবে, ইসলাম প্রশ্নে তার একটা সহানুভৃতি ছিল।

সেকুলার হলেই যে ইসলামোফোবিক হতে হবে, এমন কোনো কথা নেই। তালাল বা এডওয়ার্ড সাঈদ তার বড়ো উদাহরণ। কিন্তু আমাদের এখানে সেকুলারিজম ও ইসলামোফোবিয়া একাকার হয়ে গেছে। কেন এই ইসলামবিছেষ? আমরা এখন তার সুলুক সন্ধান করব।

#### ्भक्तातिष्यम् अज्ञ

5%

#### 02

আমালের এখানে সেবুলারিরানের ব্যান থারা নির্মাণ করেছেন, তাদের হার একটা অবে প্রগতিনীত বলে পরিচিত এবং হয় কমিউনিট অবেরা কমিউনিট ভারালয়। এ নেশে আধুনিকতা, প্রগতিশীলতা কিংবা কমিউনিউনের চর্চা ভারালয়। এ নেশে আধুনিকতা, প্রগতিশীলতা কিংবা কমিউনিউনের চর্চা হাই বলি না কেন, কোনো সেকুলার উদ্দেশ্যকে সামনে রেখে হয়নি এটা ইন্দুদের উরসে এক প্রতিহাসিক সতা। কলোনির যুগে কলকাভার এলিট হিন্দুদের উরসে এক প্রতিহাসিক সতা। কলোনির যুগে কলকাভার এলিট হিন্দুদের উরসে এক প্রতিহাসিক সতা। কলোনির যুগে কলকাভার এলিট হিন্দুদের উরসে এক প্রতিহাসিক সতা। কলোনির যুগে কলকাভার এলিট হিন্দুদের উরসে এক প্রতিহাসিক সতা। কলোনির যুগে কলকাভার এলিট হিন্দুদের উরসে এক প্রতিহাসিক সতা। কলোনির যুগে করলোও এটা কোনো সেকুলার ঘটনা ছিল না। এ নেশে আধুনিকতা বলে তব করলোও এটা কোনো সেকুলার ঘটনা ছিল না।

বেঙ্গল রেনেসার ভেতর দিয়ে যে রাজনীতি ও সংস্কৃতি তৈরি হলো, তার কোনো জাতীর পরিচরা তৈরি হয়নি। হিন্দুদের হেজিমনি আকারে সেদির বাজানীতি বা সংস্কৃতি খাড়া হলো, সেখানে বাংলাভাষীদের বড়ো শরিব রাজানীতি বা সংস্কৃতি খাড়া হলো, সেখানে বাংলাভাষীদের বড়ো শরিব রাজালি মুসলমানের যেমন জায়ণা হলো না, তেমনি তাদের ভাষা ও সংস্কৃতিও পরিত্যাজা হয়ে রইল। সেই কালে বাঙালি মানে দাঁড়াল হিল্ জাতির সমার্থক। তার মানে মাহা হিন্দু তাহাই বাঙালি। এ করার সহজ্ব মানে দাঁড়াল মুসলমানরা কেউ বাঙালি নন। বেঙ্গল রেনেসা নামের এই হিন্দুত্বাদী প্রকল্প সেদিন বাঙালির সংজ্ঞা তৈরি করল। এই এখনিক বাঙালিত যারা মেনে নিতে চাইল না বা এই বাঙালিত্বকে যারা চ্যালোকরলা, তাদেরকে বলা হলো সাম্প্রদায়িক। আর যারা এই হিন্দুত্বাদী বাঙালি প্রকল্পের অংশীদার হলো, তাদেরকে বলা হলো অসাম্প্রদায়িক উদার ও প্রগতিশীল। লক্ষ করার বিষয় হচ্ছে, বাঙালি মুসলমানের শির সেই থেকে এই সাম্প্রদায়িকতার তক্মাটা আজও জুড়ে আছে।

নেজল রেনেসার হিন্দুত্বাদী প্রকল্প প্রথমবারের মতো ধারা খার ১৯০৫ সালে বঙ্গভঙ্গের সময়। বঙ্গভঙ্গ কায়েমের পর কলকাতাকেন্দ্রিক হিন্দু এলিটরা ভয় পেয়ে যায় এই ভেবে যে, পূর্ববঙ্গে তাদের জমিদারি আধিগণ্ড তছনত হয়ে যেতে পারে এবং ঢাকাকেন্দ্রিক বাঙালি মুসলমানদের কলকালী সমান্তরাল কমতার অধিকারী হয়ে ওঠার সন্তাবনা দেখে। এটাই কলকাতা সন্তব্যক্ত পারেনি। সেখানকার হিন্দু এলিটরা বঙ্গভঙ্গের বিরুদ্ধে সশস্ত্র সঞ্চামের ফ্যান্টাসি হুরু করে। এই সশস্ত্র লড়াইয়ের নেভৃত্ দেয় 'অনুশীলন' ও 'যুগান্তরে'র মতো দুটো গ্রন্থ।

অনুশীলন ও যুগান্তর ছিল হিন্দু এলিট ও জমিদারদের মার্পের লোক। এখন
রশা হচেত, এরা নাকি স্বাধীনতার লড়াই করেছিল। অগচ এর আগে বাঙালি
হিন্দুরা কোনোদিন ব্রিটিশের বিরুদ্ধে একটা চিলও ছোড়েনি। নিজেদের
জমিদারি আধিপতা কুন্ন হওরার আশক্ষা থেকেই তারা এই সশস্ত্র উদ্যোগ
নিয়েছিল। বিদ্র সশস্ত্র উদ্যোগ নিলেই গেটা যে বিপ্লবী হয়ে যাবে অথবা
জাতীয় স্বাধীনতার আন্দোলন হবে, এমন কোনো কথা নেই। অত্যাচারী
জমিদারদের স্বার্থের আন্দোলন কীভাবে স্বদেশি আন্দোলন কিংবা সামাজ্যবাদী
বিরোধী আন্দোলন হয়ে? এটা ছিল নিছক কলকাতাকেন্দ্রিক হিন্দু এলিটদের
স্বার্থের পক্ষের হিন্দু জাতীয়তাবাদী আন্দোলন।

বাঙালি হিন্দুরা উপায়ান্তর না দেখে সে সময় বাঙালিত্বের নামে বাঙালি মুসলমানদের কাছে ডাকার চেষ্টা করেন। রবীন্দ্রনাথের নেতৃত্বে তারা 'রাখীবন্ধন' আর 'বাংলার মাটি বাংলার জল' গান গোয়ে গোয়ে জাতীয় ঐক্যের ধ্য়া তোলেন। কিন্তু বেন্ধল রেনেসার প্রকল্প তো ইতঃপূর্বে বাঙালির জাতীয় ঐক্যের পিঠে শেষ পেরেক ঠকে সিয়েছিল। তাই মুসলমানরা সেদিন রবীন্দ্রনাথের গানের আহ্বানে সাড়া দিতে পারেনি।

বহুদিন পর রবীন্দ্রনাথ যখন বঙ্গভঙ্গ আন্দোলনকারীদের সাথে সংখ্রব ত্যাণ করে এই আন্দোলনের পরিণাম পর্যালোচনা করতে বসেন, তখন তার মনে এই প্রশুটা উদিত হয়—কেন এত বড়ো আন্দোলন মুসলমান সমাজকে নাড়া দিতে পারল না? তিনি যখন কালান্তরের বিখ্যাত লেখাগুলো লিখেছেন, তখন হিন্দু-মুসলিম সমস্যাটা গভীরভাবে বোঝার চেন্তা করেছিলেন। হিন্দুর জাতপাতের রাজনীতি মুসলমান সমাজকে দূরে ঠেলে দিয়েছে, এটা তিনি হয়তো কিছুটা বুঝাতে পেরেছিলেন।

মজার ব্যাপার হলো, জমিদারদের বানানো অনুশীলন ও যুগান্তর পার্টি পরবর্তীকালে কমিউনিস্ট পার্টিতে বিলীন হয়ে বার। তার মানে অনুশীলন ও যুগান্তর দলের সাচ্চা সাম্প্রদায়িক কমীদের হাতে এ দেশে কমিউনিস্ট পার্টিব পরন হয়। কমিউনিস্ট পার্টিতে এরা যোগদান করলেন বটে, কিছ এদের মনের সাম্প্রদায়িক কাঠামোটা তারা কখনো ত্যাগ করতে পারোন। দর্ভীগোর বিষয় হলো, এভাবে এ দেশের কমিউনিস্ট পার্টি বেঙ্গল রোনসার হিন্দুত্বাদী প্রকল্প হিলেবে যাত্রা শুক্ত করল। কমিউনিস্ট পার্টি ভাই কখনো শেকুলার ও অসাম্প্রদায়িক হতে পারেনি; বরং সেকুলারিজমুক্তে এরা হিন্দুত্বাদী প্রকল্পর আংশ বানিয়ে ছাড়ল। এতাব প্রাক্তিনিস্ট গাটি ভাই কখনো শেকুলার ও অসাম্প্রদায়িক হতে পারেনি; বরং সেকুলারিজমুক্তে এরা হিন্দুত্বাদী প্রকল্পর আংশ বানিয়ে ছাড়ল। এতাব প্রাক্তিনিস্ট গাটি ভাই কখনো শেকুলার ও অসাম্প্রদায়িক হতে পারেনি; বরং সেকুলারিজমুক্তে এরা হিন্দুত্বাদী

35

#### त्मकुमाविकम् वर्षः

কথা বলে, বুকতে হবে এটার তলায় হিন্দুত্বাদের জামা লুকিয়ে আছে, আর এর শর্ত ভৈত্তি ইয়োছিল লমিদারদের হাতে।

বেদশ বেনেনার হিন্দুকুরাদী প্রকল্প খতম হয়ে যায় পাকিস্তান কায়েমের প্রাণ্ পূর্ব বাংলায় পাকিস্তান প্রতিষ্ঠা ছিল একটা বৈপ্লবিক ঘটনা। এই কারণে যে, এটা প্রমিদারনের অত্যাচারের অবসান ঘটিয়েছিল। কৃষক তার জমি কিরে পোয়েছিল এবং বাঙালি মুসলমানের তেতারে একটি মধ্যবিত্ত সমাজ তৈরির পথ সুগম হয়েছিল। বাঙালি মুসলমান যে একটা পৃথক রাষ্ট্র তৈরি করতে ভবিষ্যতে সক্তম হতে, তার যাত্রাও এখান থেকে আরম্ভ হয়েছিল।

অথচ এ দেশের ফোনো প্রণতিশীল বা কমিউনিস্ট ভারনাচিন্তার লোকস্ত্রম আজ পর্যন্ত এই বিপ্রবী ঘটনাটির যথার্থ মূল্যায়ন করতে পারেগনি। কারণ, পার্কিন্তান উভরকালে যখন কমিউনিস্ট পার্টি যাত্রা ওবা করে, তখন এই পার্টির উল্যান্তা ছিলেন সেই হিন্দু প্রাণিট জমিদার বা তাদের উভরস্বিরা। এরা দলে নলে কমিউনিস্ট পার্টিতে চুকে প্রণতিশীলতা ও অসাম্প্রদারিকভার আভালে পাকিস্তান উভরকালে তারা যে সামাজিক ও রাজনৈতিক হেজিমনি হারিয়ে কেলেছিল, তা পুনরুদ্ধারের নতুন প্রকল্প ওরা আবার নতুন রেনেসা, জমিদারি শাসনের সাফাই ভাষা ও বয়ান্টাই এরা আবার নতুন করে প্রচার তবা করে। এই বয়ানের নাম হয় বাঙালি জাতীয়তারাদ। প্রকৃত্রপত্রে পাকিস্তান আমলে ভাষা ও সংস্কৃতিভিত্তিক যে বাঙালি জাতীয়তারাদের উথান দেখি, তা বেঙ্গল রেনেসারই নতুন পূর্ববঙ্গীয় সংকরণ। আজকের বাংলাদেশে ইসলামবিকেষের ওরা এখান থেকেই। এই বয়ান নির্মাতাদের মধ্যে আছেন বনকালীন উমর, সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী ও আনিসুজ্জামান। আমরা এদেরকে নিয়ে এখন একটু আলোচনা করেব।

#### 00

ধানক্ষীন উমর এ দেশের শীর্যপ্তানীয় মার্নস্বাদী বুদ্ধিজীন। তার পিতা ছিলেন বিখ্যাত মুসলিম লীপ নেতা ও ইসলাম বিখয়ে সুপদ্ধিত মরহম আবুপ থাশিম। পিতার চিপ্তার সাথে উমরের চিপ্তার বিস্তর তম্পত। বলা চলে ১৮০° গোরানো। এ কারণেই আবুল হাশিম একবার বলেছিলেন, উমর আমার বায়োলজিকাল সন, ইভিয়লজিকাল সন নয়। কথাটা সর্ববাদিসম্মত সতা। আবুল প্রশিষের মতো মুসলিম লীপ নেতারা তখনকার রাজনৈতিক পরিপ্তিতিতে ভারতের মুসলমানদের কল্যাণের জন্য পাকিস্তান আন্দোলন করেছিলেন। তাদের সেই আন্দোলনের তাত্তিক ভিত্তি ছিল মুসলিম জাতীয়তাবাদ।

বলাবাহুল্য, এ দেশে বদক্ষনীন উমরই প্রথম মুসলিম জাতীয়তাবাদী আদর্শকে ধারাবাহিক ও কাঠামোগতভাবে আক্রমণ হক করেন এবং বাঙালি মুসলমানের কাছে এই আদর্শকে অপ্রাসঙ্গিক ও ওক্রত্বহীন করে তুলতে লেখালেপি আরম্ব করেন। বদক্ষনীন উমর এ বিষয়ে সাম্প্রদায়িকতা নামে একটি বই লেখেন। এ বিষয়ে তার অপর দুখানি বই হচ্ছে সংস্কৃতির সংকটা ও সাংস্কৃতিক সাম্প্রদায়িকতা। এ বইগুলোর মূল প্রতিপাদ্য বিষয় মোটামুটি একই রকম। এখানে তিনি বলতে চেয়েছেন, ভারতবর্ষে যে মুসলিম জাতীয়তাবাদের বিকাশ ঘটেছিল তা আসলে সাম্প্রদায়িকতার নামান্তর এবং এই সাম্প্রদায়িকতার মাধ্যমে দরিদ্র-মানুষ শ্রেণিয়ার্থ উদ্ধারের কাজে জঘনাভাবে ব্যবহৃত হয়েছে। পাকিস্তান আমলে ১৯৬৬ সালে তিনি এই বই লিখে সাম্প্রদায়িকতার সব দায়দায়িক পাকিস্তান তথা মুসলমানদের ওপর চাপানোর চেষ্টা করেছেন। অথচ উমরের মতো পগ্রিতেরা জানেন আনক্রমঠ, হিন্দুমেলা, বন্দে মাতরম, শিবাজী উৎসবের রাজনীতি মুসলমানদের হাতে তৈরি হয়নি। এই রাজনীতি মুসলমানদের কোনো স্পেস দেয়নি বলেই পাকিস্তান আন্দোলন হয়েছিল।

বদরুদ্ধীন উমরের সাম্প্রদায়িকতা বইটা পড়ে এ দেশের আরেকজন পঞ্চিত এবনে গোলাম সামাদ অবাক হয়ে লিখেছিলেন—যে ব্যক্তির পিতা ভারতে বিশ্বসের অক্যাচারে টিকতে না পেরে সপরিবারে পাকিস্তানে এসে আশ্রয় নিতে বাধা হয়েছেন, তার পঞ্চে এ রকম একটা বই লেখা সম্ভব হলো কী করে? সামাদ সংগতভাবে প্রশ্নটা তুলেছেন। এ কাজ তথু উমর একা করেননি। এ মিছিলের দীর্ম সারিতে আছেন আনিসুজ্জামান, হাবিবুর রহমান, শওকত ওসমান, হাসান আজিজ্বল হক, রেহমান সোবহান, কামাল হোসেনসহ আরও অনেকে। এর সাংস্কৃতিক মনস্তত্ত্বটা কী? বেশল রেলেসার থে কালচারাল বায়ান পশ্চিমারঙ্গে মুনলমানরা দেখে নিখেছে। বাঙালি কাল হবে, হুনলমানের নাডালি হতে হলে নী কী শত পুরণ করাত হবে, ভাষা হিসেবে বাংলার কেমন চেহারা হবে—এই বাঙালি প্রকাশন রিলামন্ত ওপার থেকে যারাই এসেছেন, তারাই কমবেশি সাথে করে নিয় এসেছেন। একটি হিন্দু আধিপত্যের সমাজে টিকে থাকার জন্য সংস্কৃতির প্রশ্নে ওপারের বাঙালি মুসলমানদের অনেক কিছু ছাড় দিতে হয়েছে এই প্রকাশ ওপের বানানো শর্ডে নিজেদের পরিচর নির্মাণ করতে হয়েছে। এই প্রকাশ এমন একটি নির্মেয়াদি সাংকৃতিক হীনম্মন্যতা তৈরি করেছে যে, ওপার থেকে চলে আসার পরও ওদের বানানো শাম্প্রদায়িকতা ও প্রগতিশীলকার শিক্ষা এরা ভূলতে পারেননি। উলটো এরা কলকাতার তৈরি করে দেওা সীমানার ভেতরে অবস্থান করে, নিরন্তর তাদের স্ববস্থাতি করে চলার আহেক নাম দিয়েছেন সেতুলার হওয়া।

এই কারণেই দেখি বদক্ষদীন উমর তার সমস্ত মেধা ও পাত্তিতা দিয়ে 🕫 ইতিহাস তৈরি করলেন, তা আমাদের ইতিহাস হতে পারল না। পারিস্তাহ আন্দোলনের ভেতর দিয়ে ভার পিতা আবুল হাশিম ও তার দল দুসলিয় লীপ জমিদারি উচ্ছেদ করে এ দেশের কৃষক-প্রস্তার অর্থনৈতিক জীক পুরোপুরি বদলে দিয়েছিল, কৃষি মালিকানায় এক বৈপ্লবিক রূপান্তর ঘটিয়েছিল। যেকোনো কমিউনিস্টদের চোখে এটা একটা বিপ্লবী ঘটনা ছাল কিছু নয়। অথচ বল্কানীন উমর এ রকম একটা ঘটনা নিয়ে কিছুই লিখদের না। তিনি জীবন কাটিয়ে দিলেন ভাষা আন্দোলনের ইভিহাস নিৰে। পাকিস্তান আন্দোলনের সাথে এ দেশের কৃষক মুক্তির ব্যাপারটা যতখদি জড়িয়ে আছে, ভাষার লড়াইয়ের সাধে তা নেই। অথচ ভাষা আলেনলনে নীট ফলাফলটা জী? উনিশ শতকে বেঙ্গল রেনেনা ভাষা ও সংস্কৃতির বে বর্ণবাদী মডেলটি খাড়া করেছিল, এই আন্দোলনের ফলে সেটিই জানা বাঙাশি মুসলমানের ঘাড়ে চেপে বসেছে। এই সূত্রে আমরা আবার বেশ রেনেশার সাংস্তিক বয়াদটির অধীনস্থ হয়ে পড়েছি। বদরক্ষীন উমরের ভাষাবিষয়ক কাজকর্ম ওপার থেকে আসা একজন হীনম্মন্যতাগ্রস্ত বাঙাণি মুসলমানের অসহায় সাক্ষ্য হাড়া কিছু নয়।

উমর তার আলোচনায় প্রগতি-প্রতিক্রিয়াশীলতা, সাম্প্রদায়িকতা-অসাম্প্রদায়িকর্জ —এই বাইনারি ভত্তের আলোকে সাম্প্রদায়িকতাকে বিশ্রেষণ করেন। র্জা চিন্তায় দেশভাগের পটভূমিতে কংগ্রেমের ঘোষিত হিন্দু-মুসলমানের ফ্রিনিড সেকুলার জ্ঞাতীয়তাবাদই প্রগতিশীলতা। জিল্লাহর মুসলিম স্বার্থের রাজনীতি

্রিচক সাম্প্রদায়িকতা। তার ইতিহাস বিশ্বেস্থাের পদ্ধতি বাবহার করেই তো নগা থাম, অনিভক্ত ভারতে নগাহিন্দ্রা ছিল শোষক। মুদলমান্যা ছিল নোমিত। শোষিতের পথা নেওয়াই তো ছিল ন্যাম্য এবং বেটাই লগতিশালতা। কিন্তু উমর সে পথে না পিয়ে বংকিপুদের রাজনীতিকে বললেন অসাম্প্রদায়িকতা। ফ্রেডারিক জেমিস্ন উল্লিখিত আল্থুসারের যে অভিযোগ ভালগার কমিউনিস্টদের বিরুদ্ধে ছিল, তা বদরুদীন উমরের

উমরের *সাম্প্রদায়িকতা* বইটার রাজনৈতিক ফলাফল কিন্তু এ দেশের বাঙালি জাতীয়তাবাদের ঝুলিতেই জমা হয়েছে, যা কি না সেদিন ছিল উঠতি বাঞালি পুঁজিপতিদের জাতীয়তাবাদ। কোনো প্রকারেই প্রলেতারিয়েত শ্রেণির জাতীয়তাবাদ নয়। উমর কি এভাবে নিজের অজাতেই বুর্জোয়া রাজনীতির ট্রাজিক শিকারে পরিণত হননি। এ নিয়ে কি তার কোনো আক্ষেপ আছে?

উমর তার *সাম্প্রদায়িকতা বইয়ে* ওহাবী-ফরায়েজী আন্দোলনকে বলেছেন পশ্চাৎপদ আন্দোলন, ১৮৫৭'র আজাদী আন্দোলনকে বলেছেন সামন্ত জমিদারদের পড়াই আর মুসলমান সমাজে সাম্প্রদায়িকতার কারণ হিসেবে তাদের অন্থাসর অর্থনৈতিক অবস্থাকে দায়ী করেছেন। ভালো কথা, কিন্তু ওহাবী-ফরায়েজী আন্দোলনের সাম্রাজ্যবাদবিরোধী তাৎপর্য, এদের জমিদারবিরোধী লড়াইয়ের অর্থনৈতিক কারণ, এগুলোর ব্যাখ্যা কী? ১৮৫৭'র লড়াইকে উমরের গুরু কাল মার্কস আজাদীর লড়াই বলেছিলেন। তাহলে কার ব্যাখ্যা সঠিক, উমরের না মার্কসের? মুসলমান সমাজের অন্যসরতা যদি সাম্প্রদায়িকতার কারণ হয়, তাহলে অগ্রসর হিন্দুসমাজে সাম্প্রদায়িকতা এলো কেন—ভার বাাখ্যা কী?

আসলে মুসলমানের ভূমিকা প্রশ্নে পশ্চিমবঙ্গের বাবু কমিউনিস্টলের কাত করা মার্কসবাদের প্রভাবে তিনিও কাত হয়ে পড়েন। জাটকে পড়েন অপ্রসরতা-অন্থাসরতার ফাঁদে।

বদরুদীন উমর যেমন মুসলমানদের সাম্প্রদায়িক বানিয়েছেন, তেমনি তাদেরকে বিদেশিও বানিয়েছেন। তিনি তার সাংস্কৃতিক সাম্প্রদায়িকতা বইতে মুসলমানদের ষদেশ প্রত্যাবর্তন বলে একটি প্রবন্ধ লেখেন, যেখানে তিনি দাবি করেন— মুসলমানরা নাকি ধর্মের দোহাই দিয়ে দেশীয় ভাষা-সংস্কৃতিত্র সাথে সম্পর্ক ছিল্ল করেছিল এবং আরব-ইরানের দিকে মুখ ফিরিয়েছিল। উমরের এই তত্ত্বে মধ্যে চমক থাকতে পারে, ঐতিহাসিকতা বলে তেমন কিছু নেই।

নুসল্মানতা ও লেগে হাজার নছর গনে আছে। এ নেপের ধনীর, সাংখ্যতি অধীনতিক জীবনের সাংখ সাজনাভাবে সংখ্যতা করেছে। তারা কর্মনা অধীনতিক জীবনের সাংখ সাজনাভাবে সাংখ্যতা করেছে। তারা ক্যানা বিদেশে চলে বায়নি বা বিদেশে টাঙাও পাঠায়নি। ও সেশের ভালো-মুখ্যে সংখ্যতার হাল সময় সূত্র কাছে। তাহুলে তারা বিদেশি হয় কোন মুদ্ধিত্য মুসল্মান মনি বিদেশি হয় তাহুলে আর্যবা কী?

ভ্রমত যে সংলশ-বিদেশ তত্ত্ব হাজিয়া করেছেল, এটি তিনি নিরোছন ইংরেছের অভিধান গোটে। ইংরেজবা এ দেশে তাদের জবরদন্তিমূলর শাসনতে বৈধতা দেওয়ার জন্য পূর্বতন মুসলমান শাসনকে বিদেশি শাসন হিসেবে মালিয়েছিল। ইংরেজদের এই তত্ত্বই বেঙ্গল রেনেসার নির্মানার রাজনৈতিকভাবে ব্যবহার করেছিল।

উমরের স্বদেশ-বিদেশ ততুকে যদি আমরা সাংস্কৃতিক অর্ধে ব্যবহার করি,
তাহলেও তি তাদের বিদেশি নগা যানং উমরের মতে, মুসলমানের মন নার্কি
আরব-ইরানের দিকে পড়ে থাকে। আরব-ইরানে মুসলমানের ধর্ম-সংস্কৃতির
কেন্দ্রভাগে অন্তিত। ইসলাম ধর্মও ওসর দেশে উৎপত্তি হয়েছে।
মাঙাবিকভাবেই ওসর দেশ নিয়ে মুসলমানের আবেগ থাকরে—এছে
লোমের কি আছেং বাঙালি হিন্দুর গ্যা-কাশী, মথুরা-বৃন্দাবন নিয়ে কি
কোনো আরেগ নেইং প্রিপ্তানদের বেগেলহাম, ভ্যাতিকান নিয়ে তান কি কারও
দেহে কমং ও কেশের কমিউনিস্টানের লেনিন, মাও সেতৃং, চে গুরোভারা,
হোচিমিন প্রমুখকে নিয়ে উজ্ঞান, উমরের পিতা আবুল হাশিমের ভাষার—
মঙ্গোর বৃত্তি হলে চাকার ছাতা ধরার অভ্যাস কি দেশপ্রেমের লক্ষণং একো
কেই তো এ দেশের মাটির সপ্তান নয়। দুঃখের সাথে বলতে হয়, উমরের
সাংস্কৃতিক বিচার অত্যন্ত সংকীর্ধ।

উদিশশ শাটের দশকে এ দেশের উঠতি মধ্যবিত্ত শ্রেণির একাংশ কলকাজার বাংপা সাহিত্য, রবীন্দ্রনাধ, পরলা বৈশাখ ইত্যাদি নিয়ে অতিরিক্ত উদ্ধান দেখার। এই উদ্ধানকেই উমর বলেছেন মুসলমানের স্বদেশ প্রত্যাবর্তন। এটাকে উদ্ধান নলে মতিশ্রম বলা যায়। প্রত্যেক জাতির জীবনে কর্মনা কর্মনা ইতিহাসের একটি কালপর্বে অথবা সংকট মুহূর্তে একটা শৌষ নিতিশ্রমের মুহূর্ত উপস্থিত হয়। উনিশশ যাটের দশক বাঙালি মুসলমানের জন্য এরকম একটি মতিশ্রমের কাল।

যাটের দশকে যে সংস্কৃতির কথা বলা হলো, এটা তো বেঙ্গল রেনেসার বেঁটে দেওয়া সীমার তেতরকার সংস্কৃতি। এই সংস্কৃতির ক্যানভাসে বাণ্ডালি মুসলমার্লি মুখ দেখা যায় না। যেখানে বাঙালি মুসলমান নেই, সেটা তাদের সংস্কৃতি হয় বাবাং এই সংস্কৃতির বয়ানকৈ যাটের দশকে কৃত্রিমভাবে ফোটানো হয়েছিল এবং এটিকে তা দিয়ে যারা বড়ো করেছিলেন, উমর তাদের একজন। এই কৃত্রিম সংস্কৃতি বাঙালি মুসলমানকৈ উন্ল করেছে। এই উন্লল সংস্কৃতির আপদ মুহুগাকে উমর বলেছেন মুসলমানের স্বদেশ প্রত্যাবর্তন।

ধাটের দশকে উমর যতটা না মার্কসবাদী, তার চেয়ে বেশি ভাষিক জাতীয়তাবাদী। তার এই জাতীয়তাবাদ অবশাই ফোর্ট উইলিয়ামের তৈরি করা বাংলা ও বাঙালি সংস্কৃতির ওপর প্রতিষ্ঠিত। কোনোমতেই পূর্ব বাংলার মানুষের ভাষা ও তার সংস্কৃতির গড়নের ওপর নির্ভরশীল নয়। উমরের এই ভাষিক জাতীয়তাবাদ এ দেশে মার্কসবাদের পক্ষে কতটুকু কাজে লেগেছে ভা বদা শক্ত, কিন্তু বেঙ্গলা রেনেসার হিন্দুত্বাদী প্রকল্পের মরা গাঙ্গে যে জোয়ার এনেছে তাতে কোনো সন্দেহ নেই।

শ্রমরের লেখা পড়লে প্রতীয়মান হয়, বেঙ্গল রেনেসার হিন্দুত্বাদী প্রকল্প ও মার্কসবাদের খিচুড়ি দিয়ে তার চিন্তাকাঠামোটা গড়ে উঠেছে। এ কারণেই কলকাতা থেকে কাঁধে করে নিয়ে আসা সাম্প্রদায়িকতার টুলস দিয়ে তিনি শ্রুকিশ শতকের জমিদার হিন্দুদের মতো মুসলমান সমাজকে কলক্ষিত ও শারেন্তা করতে চেয়েছেন। এ দেশে বাম রাজনীতির গড়পড়তা চরিপ্রই এটা। এটা এ দেশে এমন একটা হীনম্বনা প্রজন্ম তৈরি করেছে, যারা নিজের ইতিহাস আর ছবি দেখে আঁতকে উঠে আর কলকাতার বর্ণবাদী চোখ দিয়ে পূর্ব বাংলার মুসলমান সমাজকে মাপতে চায়। আত্মপরিচয়ের সংশরে ভোগা এই অমুত প্রজন্মের নির্মম শিকার বদরন্দীন উমর আর তার সমস্ত প্রতিভা!

#### 08

অধ্যাপক আদিসুজ্জামানকে আজকে আমরা আমাদের তেতরে মেন্ত্রত হাজির দেখি তা দেখে বোঝা যাবে না. এর মাঝে আরেক আদিসুজ্জামালর জন্য পশ্চিমবঙ্গের ২৪ পর্যানার তার দাদা শেখ আবদ্র রহিম ছিলেন সেই কালের একজন বিধার তার দাদা শেখ আবদ্র রহিম ছিলেন সেই কালের একজন বিধার সাহিত্যিক, যিনি বিধ্বস্ত মুসলমান সমাজের জাগরণের জন্য বল্য ধরেছিলেন। তিনি ১৯০৬ সালে ঢাকার মুসলিম লীগ সন্মেলনে মেশ্র দিয়েছিলেন। আনিসুজ্জামানের আববা এ টি এম মোয়াজ্জেম ছিলেন মুসলি লীগের নিবেদিতপ্রাণ সমর্থক। শোনা যায় পার্টিশনের পর ২৪ প্রশার ভারতের অংশে পড়লে তিনি সেখানে পাকিস্তানের পতাকা তুলে কংশ্লেন ও প্রশাসনের রোয়ানলে পড়েন। হিন্দুদের অত্যাচার থেকে বাঁচবার জন্য হিন্দু তথন পূর্ব পাকিস্তানে পাড়ি জমান।

আনিসুজ্জামান তার আত্রস্থতিতে জানিয়েছেল—কুলজীবন থেকেই তিনি
কীভাবে পাকিস্তানপন্থি হয়ে উঠেছিলেন, কুলের টিফিনের টাকা জায়ে
কীভাবে জিন্নাহ ফান্ডে মানি অর্ডার করে পাঠিয়েছিলেন, কুলের বন্ধুনের মারে
মিলে গান্ধীর কাছে টেলিগ্রাম করে বার্তা পাঠিয়েছিলেন—'টু মহাত্মা গান্ধী,
প্রিজ আক্রেপ্টে পাকিস্তান', তার এক রুদ্ধপ্রাস বর্ণনা। কীভাবে সাম্প্রদান্তি
হিন্দুনের হাত থেকে বাঁচবার জন্য তারা হিন্দু নাম গ্রহণ করে ট্রেনে রুদ্ধ
পালিয়েছিলেন, পাকিস্তানই যে তাদের ভবিষ্যাৎ এটা তারা নিয়তির নিক
হিসেবে মেনে নিয়েছিলেন—এসব কছাও তিনি উল্লেখ করেছেন।

ইসেবে মেনে নিয়েছিলেন—এসব কছাও তিনি উল্লেখ করেছেন।

\*\*\*

পাকিস্তানে এসে তিনি কমিউনিস্ট পার্টির শাখা প্রতিষ্ঠান যুবলীগের সাম সম্পূক্ত হন। সেই পথ ধরে ভাষা আন্দোলনে এবং পরে মুক্তিযুক্ত। পাকিস্তান বিষয়ে এমনকি ধর্ম বিষয়ে তার মোহভঙ্গ হয় এই কমিউনিগ্ট পার্টির হিন্দুত্বাদী প্রকল্পের প্রভাবে। যাটের দশকে বাগুলি জাতীয়তাবাস্থি কৃত্রিম ভিসকোর্স যারা ফুটিয়ে তুলেছিলেন, ইনিও ছিলেন তাদের এই নবীন অংশীদার।

তার জীবনের প্যারাডক্সিক্যাল ট্রাজেডি হলো, তিনি জিন্নাহর পাকিস্তানর্গে আজীবন গালমন্দ করেছেন। অথচ এখানে এসেই তার বৈষয়িক ও সামার্লি প্রতিষ্ঠা ঘটেছে। বিশ্ববিদ্যালয়ের শিক্ষক হয়েছেন। এখানে এসে মার্গিই হিসেবে সমানাধিকার ও মর্যাদা পেয়েছেন। যেটা পশ্চিমবঙ্গে সম্ভব ছিল না নালালে বাহিন্দ গাতেল পৰা ভাল মধ্যে হয়েছে অধিতভ ভারতই ইয়তে। कारण किया । भागीत अभारतना काश्चानक युगाशासना कारक साहतका साहतका साहतका because a sign for monutacous Migrant Physikology - Pelicul nows:

নারা পুরাজে অধ্যাস, অবিভর ভারতে এদের সামাজিক অর্জন প্রাইমারি কুলের শিশাকভার বেশি কিছু জুটভ না। লা কারণে সাম্প্রদায়িকতা একটা বিখ্যা ছিল। তার চেয়েও বজে বিষয় হলো, গ্রেমানে যোগাতার উদীয়মান মুস্থমানধোণি বাজালি ব্রথহিন্দুর খাবেকাছেও ছিল না। আনিসুজারানকে এপন ঐতিহাসিক সমস্তান্ত্রিক প্রেক্ষিতেই বিচার করা জ্বাদির।

প্রথম জীননে তিনি *মুসলিম মান্স ও বাংলা সাহিত্য*<sup>৩</sup> বলে একটি বই লেখেন। এই নইতে মুসলিম সাহিত্যিকদের লেখালেখি বিশ্লেষণ করে বাজালি মুগলমান সমাজের একটি চরিত্র-বৈশিষ্ট্য তিনি উন্মোচন করতে চেয়েছেন। এই উন্যোচনের ক্ষেত্রেও তিনি অনেক সময় কলকাতার বাটখারাই ব্যবহার করেছেন। তিনি মুসলমান সমাজকে ইতিহাসবিমুখ, প্রগতিবিমুখ, আরব-ইরানমুখী এবং হিন্দুদের প্রতি বিশ্বেষভাবাপর হিসেবে দেখানোর চেট্টা করেছেন। অথচ সেই কালে বাঙালি মুসলমান সমাজের চারপাশে যে প্রতিকৃষ রাজনৈতিক-সাংস্কৃতিক দেয়াল মাথা উচু করে দাঁড়িয়েছিল, তার কথাটা তিনি মোটেই বিবেচনা করেননি। অন্যদিকে তার কাড়ে বিদ্যাসাগরের পৌরুষ, বন্ধিমের প্রতিভা বড়োই আদরণীয় হয়ে ওঠ। পুরো উনিশ শতকজুড়ে বেঙ্গল রেনেসা নামে যে উপ্ল হিন্দু জাতিবাদ গড়ে ওঠে, তার নির্মাতা যে এরা—এ কথাটা ছিনি বেমালুম চেপে যান। আর তাদের সাথে তুলনা করে তিনি মুসলমান মানসকে সাম্প্রদায়িক হিসেবে সাব্যস্ত করেন।

১৯৬০-এর দশক থেকে তিনি বাংলা ভাষা ও সংস্কৃতির এক উব্রে অনুসারী থিসেবে নিজেকে হাজির করেন। তার এই বাংলা প্রীতিরও একটা বিশেষ রূপ ছিল। বাঙালি বলতে তিনি উনিশ শতকের কলকাতাকেন্দ্রিক বর্ণবাদী ব্রাহ্মণদের নন্দনভত্ত, শিল্প-সংস্কৃতি ও ইতিহাসকেই বুঝাছেন এবং কলকাতার হিন্দুয়ানি দ্বারা বাঙালি মুসলমানের ঐতিহাসিকভাবে নিপীড়িত হওয়ার ইতিহাসকে ভুলিয়ে দিয়ে কলকাতার হিন্দু বাঙালিতকে পূর্ব বাংলার বাভালি জাতীয়তাবাদ বলে প্রতিষ্ঠা করতে চেয়েছেন। এ প্রক্রিয়াটিকেই আনিসুজ্জামান অসাম্প্রদায়িকতা, প্রগতিশীলতা, বাঙালিত ও সেকুলারিজম বলে সাব্যস্ত করেছেন।

আসল কথা হলো বাঙালিত্বের পথ এত সরল ছিল না। ইতিহাসে প্র আনেক চড়াই-উতরাই আছে। তা হাড়া বাঙালিত সর বাঙালিকে কথানা হছ জায়গায় জড়ো করতে পারেনি। আনিসুজ্জামান তার লেখালেছিছে কলকাতার মতেলে যে বাঙালিত হাজির বারেন তার সাথে পুর বাংগান মানুষের ইতিহাস ও সংস্তির সম্পর্ক শুনাতাই বেশি।

আসলে ভারতভাগ এবং অন্য কার্ডে যে মুসলিম মুয়াজিবরা কলকাঞা দেও 
ঢাকা এসেছিলেন, তারা প্রায় সকলে ঢাকাতে কলকাতার আদর্শ ও আদতা
গড়ে তুলতে চেরেছেন। কলে এখানে সৃষ্টি হরেছে জাতি ও সংস্কৃতি পরিচন্তর
বড়ো সংকট, যা ঢাকার বর্তমান দুর্দশার জনা দারী। এই মুসলিম বাছা
তর্মণরা ছিলেন বেঙ্গল রেনেসার লান্ট বেঞ্চার। কলকাতার নবজাগরত থেঙে
বঞ্চনার রোধ ভাদের গাড়িত করেছে। কিন্তু ঢাকার সাংস্কৃতিক বিজ্ঞাপ্ত
যেমন দিশা মেলেনি, তেমনি বলকাতার মুখোমুখি ঢাকার সাংস্কৃতিক বিজ্ঞাপ্ত
যথেষী মানসম্পন্ন হয়নি। ফলে এই তঞ্চনরা ঢাকার গঙ্গে কলবাভার সালন
করতে গিরে এক গুরার হানমনাতার বালে গড়ে গেছে, যা কানে ও
আমানের বৃদ্ধিবৃত্তিক জগতের প্রধান টাকেছি। পরীস্কার্য, বনাস্থলীন ইমর,
আনিসুজ্জামান, গওকত ওসমান, হাবিবৃত্ত রহমান, হাসান আজিজ্ল হনএরা কেউই ব্যক্তিকম নন। এই মুয়াজির সাহিত্যিক ও বৃদ্ধিবারীরা মূলর
ঢাকায় আটকে গড়া কলকাতার বারাণি।

অনাদিকে বেমল রেনেসার হিন্দুত্বাদী প্রকল্পের সাথে এপারে যারা হব মিলিয়েছেন, ডাদের সংখাত কম নয়। আবদুল হক, সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী, আবদুরাহ আরু সাঈন প্রমুখ। সাংজ্ঞিক চিন্তার নিক দিয়ে এর নিজভূমে পরবাসী, এপারের হয়েও এপারের নয়।



#### 90

ইংরেজি ভাষার অধ্যাপক দিরাজুল ইসলাম চৌধুরীর পক্ষপাতিত্ব কমিউনিজনের দিকেই। জাতীয়তাবাদ, ধর্মনিরপেক্ষতা, পুঁজিবাদ, সাম্রজ্ঞাবাদ, সমাজতর প্রভৃতিকে কেন্দ্র করেই তার লেখাজোখা ছড়িয়েছে বেশি। রাষ্ট্রের কথা ধরলে বাঙালির জাতীয় রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠাই তার স্বগ্ন। এ কারণে ইতিহাস ব্যাখ্যায় বাঙালি জাতীয়তাবাদের প্রগতিশীলতার কথা বারবার তিনি তুলে ধরেন। যদিও ইতিহাসের বিবেচনায় তার দাবি যথার্থ নয়। তার বাঙালীর জাতীয়তাবাদ<sup>2</sup> বইটি পড়লে এমন মনে হওয়াই স্বাভাবিক। এমন রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠার পথে প্রধান প্রতিবন্ধক হয়েছে সাম্প্রদায়িকতা, এ কথাও তিনি বলতে ভোলেন না। বাংলাভাগ-ভারতভাগ তার কাছে প্রেট ট্রাজেডি। তিনি কানে মনে এই ট্রাজেডির সংশোধন চান? বাঙালির ভাষা-সংস্কৃতিভিত্তিক রাষ্ট্রের জন্য নস্টালজিয়া তার এই বইতে বারবার ছুঁয়ে যায়।

ইতিহাস তিনি জানেন, যে ঘটনাগুলো একের পর এক ঘটেছে, সেগুলো সম্পর্কেও তিনি পূর্ণরূপে অবগত। কিন্তু ইতিহাস তিনি লেখেন ধর্মনিরপেক্ষতা-সাম্প্রদায়িকতা এই বাইনারির ছকের মধ্যে। পূর্বনির্ধারিতভাবে এই বাইনারির ছকের মধ্যে। পূর্বনির্ধারিতভাবে এই বাইনারির ছকের মধ্যে থেকে ইতিহাস লেখার ফলে ইতিহাসে কী ঘটে, সেটা তিনি তুলে আনতে পারেন না। তিনি কিছু ঘটনা বাছাই করে তার ধারণা বা তত্ত্বের ঘথার্থতা প্রমাণ করার চেন্তা করেন মাত্র। উপর্যুপরি ধর্মনিরপেক্ষতা-সাম্প্রদায়িকতার কলকাতাবাহিত সংজ্ঞাটি গ্রহণের ফলে তার ইতিহাস ব্যাখ্যাটা পক্ষপাতমুক্ত থাকতে পারে না। এ কারণেই ভারতবর্ষে মুসলমানদের নেতা জিল্লাহ বা তাদের পাকিস্তান আন্দোলনকে তিনি বরাবরই সাম্প্রদায়িকতার মালায় গেখে দিতে পছন্দ করেছেন।

বাঙালির জাতি রাষ্ট্র কেন প্রতিষ্ঠা হতে পারেনি বা ভারত কেন ভাগ হলো এটা তার অজানা নয়, কিন্তু এ পথের একটা প্রধান কাঁটা যে ছিল হিন্দু সাম্প্রদায়িকতা—এ কথাটা তিনি জোর গলায় বলতে পারেন না। অথচ আজকের দিনের অনেক পরিশ্রমী গবেষক ভারত বা বাংলা বিভাগের মতো ইতিহাসের জটিল অধ্যায়গুলোর ওপর বিস্তর কাজ করেছেন এবং হিন্দু সম্প্রদায়িকতার স্বরূপকে উন্মোচন করেছেন। চৌধুরীর লেখালেখিতে এসবের কানো ছাপ দেখা যায় না। এটা তথু চৌধুরী নয়, এ দেখের মার্কসবাদীদেরই কোনো ছাপ দেখা যায় না। এটা তথু চৌধুরী নয়, এ দেখের মার্কসবাদীদেরই একটা বড়ো সীমাবদ্ধতা। কারণটা আগেই বলেছি—এ দেশে মার্কসবাদের বার্যা তরু হয়েছিল বেঙ্গল রেনেসার হিন্দুত্বাদী প্রকল্পের অংশ হিসেবে।



এ কারণেই টাটা-বিভ্লার প্রভাবাধীন কংগ্রেসের প্রতি এনের স্থানিত্র বিশি এদেরকে তাদের কথানা বুর্জোয়া প্রতিক্রিয়াশীল মনে হয় নাই কুলাহানী দাউদের প্রভাবাধীন মুসলিম লীগকে সাম্প্রদায়িক প্রক্রিয়াল প্রতিক্রিয়ালী দাউদের প্রভাবাধীন মুসলিম লীগকে সাম্প্রদায়িক প্রতিক্রিয়াল বিশ্বরে গণা করতে এদের উৎসাহের অন্ত নেই প্রিপ্রেইন, বার মার্ম্প্রদায়িকতা বিশ্বরে একটা চাউস সাইজের বই লিখেছেন, বার জাতীয়তাবাদ, সাম্প্রদায়িকতা ও জনগণের মুক্তি ১৯০৫-৪৭। এবি জাতীয়তাবাদ, সাম্প্রদায়িকতা ও জনগণের মুক্তি ১৯০৫-৪৭। এবি ভারত বিভাগের রক্ষমধ্যে জিন্নাহর ভূমিকাকে তিনি কমবেশি ভিলেন বিশ্বরে বিভাগের রক্ষমধ্যে জিন্নাহর ভূমিকাকে তিনি কমবেশি ভিলেন বিশ্বরাধানের চেটা করেছেন। অথচ কংগ্রেসে ও তার নেতাদের যে শার্ম থাকতে পারে, সেটা তিনি আশ্বর্য কোমল পেলব ভাষায় কম করে দেখানে চেটা করেছেন। এটাকে চৌধুরীর সাহিত্যিক চাতুর্য বলা যায়, যা ইছিন্তে জন্য বড়ো একটা ভামাশা হয়ে গেছে।

টোধুরী তার লেখালেখিতে সব সময় Analytical tool হিসেবে পুঁজিবাদ-সামাজাবাদকে ব্যবহার করেন। পুঁজিবাদ-সামাজ্যবাদের বিরোধী তিনি-ক্রা আমরা জানি। কিন্তু তিনি পশ্চিমা পুঁজিবাদের সমালোচনায় যতথানি মুদ্র আমাদের দেশে ভারতীয় পুঁজির আগ্রাসন নিয়ে তার তেমন কোনো মাখাবাদ নেই। মার্কসবাদী হয়েও বঙ্গীয় স্ট্যাব্রিশমেন্টের তিনি সমালোচনা করেন না কারণ, এই স্ট্যাবলিসমেন্ট এ দেশে বেঙ্গল রেনেসার প্রগতিশীলতাকে স্বাম্ব রক্ষা করে। বৃদ্ধিজীবী হিসেবে এটা তার সীমাবদ্ধতা বৈকি।

চিত্তক হিসেবে ধর্মকে প্রগতি-প্রতিক্রিয়াণীলতার বাইনারি ছকের বাইনে তিনি বৃক্তে চাননি। কিন্তু ইতিহাসে ধর্মেরও যে একটা প্রগতিশীল ভূমিক আছে, এটা তিনি কখনো ভাববার চেষ্টা করেননি। নিজের পড়াশোনার মুন্দা প্রিষ্টান ও হিন্দু ধর্ম নিয়ে তার জানাশোনা আছে বলে মনে হয়। কিন্তু পর্তাগা, তিনি যে সমাজে জন্মগ্রহণ করেছেন, সেই মুসলিম সমাজ বা হার্মিলার ধর্মকে নিয়ে তিনি কখনোই ভাববার ফুরসত পাননি। তিনি চিরকালই ইসলামকে মৌলবাদ ও প্রতিক্রিয়াশীলতার আকারে পাঠ করিছে চেরেছেন। নিজের ধর্ম, সমাজ ও সংস্কৃতির সাথে অসুয়া তার তেওঁও একধরনের আলোড়ন ও বিক্ষোভ তৈরি করেছে। সেই আলোড়নের কর্মিতিনি যে ইতিহাসের বিবেচনাবোধ তারি করেছে। সেই আলোড়নের কর্মিতিনি যে ইতিহাসের বিবেচনাবোধ তারি করেছেন, তা এ ভূখাও প্রচনিত্র প্রগতিশীলতার বয়ানের মধ্যেই আটকে আছে। কিন্তু এর মধ্যে বিশ্বিত্র প্রাটাই বিকৃত স্বাদ হয়ে পেছে। তিনি সময়কে প্রভাবিত করতে পারেননি, সময়ের প্রোতে ভেসে গ্রেক্তির প্রভাবনত করে

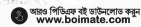
#### 015

ভগরের আলোচনায় আমাদের নেশের তিনাজন প্রদাতিশাল বৃদ্ধিজীবার ডিপ্রাধ্বরনাকে বোঝার চেয়া করা হরেছে। আমাদের এখানকার সেকুলারিজমের পতি-প্রকৃতি বুঝাতে এদের চিন্তার কাঠামোটা ধরার চেষ্টা করা হয়েছে। এতে প্রতীয়মান হয়েছে, এদের চিন্তাভাবনা যতটা না ইউরোকেন্ত্রিক, তার হেয়ে

ছেটারাংগ সেকুলারিজমের বিকাশের নানা পর্যায় আছে। এর নানা জ্ঞানামা ও বাক্রদলের জায়ুগা আছে। সেখানে সেকুলারিজম যেমন ধর্মের সাথে যোকাবিদায় অবতীর্গ হয়েছে, তেমনি বিভিন্ন স্তরে সেকুলারিজমের সাথে হুমেঁর বোঝাপড়া ও আপদের জায়গাও আছে। সেখানে সেকুলারিজম ও ধর্মের সম্পর্কটা কোথাও কোথাও বাইনারি হলেও সর্বত্র নয়। এরা কখনো কখনো এক মোহনায় এসে মিলিতও হয়েছে। অনেক ক্লেত্ৰেই সেকুলারিভ্রম সেখানকার ইতিহাস, সংস্কৃতি ও ধর্মকে বাদ দিয়ে অগ্রসর হয়নি। এর পাশাপাশি সেখানকার পণ্ডিতদের সেকুলারিজমের সাথে একধরনের সমালোচনামূলক বোঝাপভাও আছে। এরা যেমন সেকুলারিজমের ইতিবাচক দিকগুলোর কথা বলেছেন, তেমনি কেউ কেউ এর নেতিবাচক দিকেও ইঞ্চিত করেছেন। ইউরোপে সেকুলারিজমের সাথে এই যে বিচিত্রভাবে বোঝাপড়া, এটা তাদেরকে কোনো কোনো ক্ষেত্রে সেকুলারিজমকে সদর্গক অর্থে ব্যবহার করতে সাহায্য করেছে। কিন্তু আমাদের দেশের সেকুলার ভাবুকদের <u> जिंद्रमादिक्या प्राप्य अरे धरात्मत कात्मा क्रिफिकाम अमर्शरेक्यामें तरे।</u> এদের সেকুলারিজম বিষয়ক আলাপ এখনও প্রচলিড প্রগতিশীলতার বয়ানের মধ্যে আটকে আছে। সেকুলারিজমকে বুঝতে ইউরোপে এর বিকাশের বিভিন্ন পর্বগুলো বোঝা দরকার, কারণ এ চিন্তা ওখান থেকেই এসেছে। কিন্তু আমাদের এখানকার সেকুলার ভাবুকদের চিন্তার সীমানাটা কলকাতাকেন্দ্রিক রেনেসার হাত ধরে গড়ে উঠেছে বলে তাদের সেকুলারিজম ব্যাখাটা অত্যন্ত সংকীর্ণ। এরা সেকুলারিজম বলতে যা লেখেন বা বোঝেন, তা আসলে কতথানি সেকুলারিজম সেটাও একটা পর্যালোচনার বিষয়। এদের নেকুলারিজমের বৈশিষ্ট্যগুলোকে এভাবে শনাক্ত করা যায় :

 এখানকার সেকুলারিজম বেঙ্গল রেনেসার হিন্দুত্বাদী প্রকল্পের অংশীদার হিসেবে চালু হয়েছে।

🦫 এটা পুরো দম্ভর ইসলামোফোবিক।



#### Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft

## মেকুলারিলম প্রস্

- ০ এখনকার সেকুলারিক্রম বাংলারাধীদের মেলায়নি, বিভিন্ন স্থা মতে। এটা কোনো চাতীয় ঐত্বার প্রশার্থণ তৈরি করেনি।
- ৪, এখনতার সেকুলাভিভয় প্রণতিশীল সহ: উলটো বহুমানোর সাম্প্রদানিত এই। এ দেশের মানুষকে নিক্সতো প্রতিনিধিত করে না।

সেকুলারিজম কো মানুকো কথা কলে। বাংলাদেশকে যদি একটা **সাহি**ত্র ছিলেকে নাড় তেই হয়, তাকলে বর্তমানে প্রচলিত সেকুলারিজমের পুনর্মান করতে হার এত্নতার মানুব, তার ধর্ম, সংস্কৃতি, ইতিহাস বাদ বি ্লান সেকুল বিজ্ঞানত চঠা ক্রেফ পরগাহা সেকুলারি**লমে পরিণত ব**র বালেকেশ্র সম্প্রতিক ইতিহাসের সেকুলারিজম তার বড়ো নঞ্জির।

#### হৰিত

00

- 2. Table And Formations of the Secular : Christianity, Islam, Modernity Standard, California: Stamford University Press, 2003.
- \$ 1865.
- 2 Taled Asad, Secular Translations : Nation State, Modern self and Caraciana reassa. New york: Columbia University Press, 2018.
- 8. Tale Asid, Formations of the Secular.
- e. Tali Asso, Serniar Trailations.
- বনক্ষীন উমর, সম্প্রদান্তিকরা। সাকা : মঙলা ব্রালার্স, ১৯৯৫
- दनकर्मन हेम्दः मरङ्गिदः मरक्षे । जाका : श्रञ्जना, ১৯৬৭
- ৮, ককেন্দ্রীন টমর, সাংস্কৃতিক সম্প্রকারিকতা। ঢাকা : প্রস্থানা ১৯৬৯
- इ्ट्रान शालाय भागाम, दाःनारममः भगाक भएकृति वाकनीति श्रीकिकाा । प्रकाः ম্যান প্রায়েশস, ২০০৩
- ১০, অনিসুভামান, কল নিৱৰণি। চাকা : বাংলা একাডেমী, ২০০৩
- ১১. জনিকুজনান, মুসলিয় মানস ও বাংলাসাহিত্য। ঢাকা : লেখক সংঘ প্রকাশনী
- ১২. বিশ্বজুল ইসলাম চৌধুৰী, ৰাঙালীৰ জাতীয়ঙাৰাদ। ঢাকা : দি ইউনিভার্সিটি শ্রেস
- २०, निरुक्त हैननाम (डॉप्ट्री, बाडीग्रहातान, मान्युमाग्निक्छ। ও जनगरपद मूर्वि ্তী আরও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন www.boimate.com

# মুসলিম সাহিত্য সমাজ : পূর্ববঙ্গে ইসলামবিদ্বেষের সাংস্কৃতিক পটভূমি

60

মুসলিম সাহিত্য সমাজ নিয়ে মূল আলোচনায় প্রবেশের আদে এর পটভূমিটা একটু আলোচনা করা দরকার। তাহলে এই সাংস্কৃতিক প্রতিষ্ঠানটির লক্ষ্য, উদ্দেশ্য ও তৎপরতা বুঝতে আমাদের সুবিধা হবে।

মুসলিম সাহিত্য সমাজ প্রতিষ্ঠিত হয় ঢাকা শহরে, ১৯২৬ সালে। এর
মুখপত্রের নাম ছিল 'শিখা'। এ কারণে এদেরকে শিখাগোষ্ঠীও বলা হয়ে
থাকে। এ প্রতিষ্ঠানটির প্রধান কর্দধার ছিলেন ঢাকা ইন্টারমিডিয়েট কলেজের
বাংলার শিক্ষক কাজী আবদুল ওদুদ ও ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের কমার্সের
শিক্ষক আবুল হুসেন। এদের কর্মতংপরতার মূলকেন্দ্র ছিল ঢাকা
বিশ্ববিদ্যালয়ের মুসলিম হল। প্রধানত তরুণ মুসলিম ছাত্রদের অভিমুধ
করেই এ প্রতিষ্ঠানটি তার কার্যক্রম পরিচালনা শুরু করে।

মুসলিম সাহিত্য সমাজ প্রতিষ্ঠিত হওয়ার মাত্র পাঁচ বছর আগে ১৯২১ সালে
ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠিত হয়। প্রধানত পিছিয়ে পড়া পূর্ববঙ্গীয় মুসলিম
সমাজের অর্থনৈতিক ও সামাজিক ্রতির জন্য এ বিশ্ববিদ্যালয়টি প্রতিষ্ঠিত
হয়। কলকাতার ব্রাহ্মণরা এ বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠার তীব্র বিরোধিতা
করেছিল। এদের বিরোধিতার মুখে মুসলিম নেতারা অনেক লড়াই করে এ
বিশ্ববিদ্যালয় শেষমেশ প্রতিষ্ঠা করতে সমর্থ হন।

তব প্রতিষ্ঠার। নওয়াব সলিমুগাই ও নওয়াব আলী চৌধুরার মধ্য ।

চের্লিছিলন এটি মুসলিম শিক্ষা ও সংস্কৃতির একটি কেন্দ্র হরে এবং বিশ্ব মুসলমান তক্রণরা স্বাধুনিক শিক্ষা পেরো তালের অর্থনৈতিক ও কর্মান্থামিতা থেকে উত্তরণ মটোতে পারবে। তারা প্রকৃতপক্তে চারা প্রকৃতপক্তে চারা বিশ্ববিদ্যালয় হলে আলীগারের মতে। একটি প্রতিষ্ঠান প্রতিয়েপের বিষয় হলো, তাকা বিশ্ববিদ্যালয় আলীগাড় হতে পারেনি ক্রিয়া প্রায়রা এখন একট্ বিভিয়ে দেখব।

প্রথমদিকে চাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে মুসলমান ছাত্ররা ছিল সংখ্যাসমু। মাং
লাকিস্তান প্রতিষ্ঠা অবধি। এর একটা প্রধান কারণ ছিল মুসলমান হাত্র উচ্চ শিক্ষা নেবার মতো যথেষ্ট অর্থনৈতিক সংগতি ছিল না। অনাদিক কি
বিশ্ববিদ্যালয় ফ্যাকাল্টিতে মোগ দেওয়ার মতো বিভিন্ন ব্যতিক হা
যথেষ্ট যোগ্যতাসম্পন্ন মুসলমান শিক্ষক পাওয়া ব্যর্থনি। এই শ্বাতাই ব্যা
নেয় বাঙালি হিন্দুরা এবং যারা বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠার বিরোধিতা করেছি
ভারা একেই এটির ফ্যাকান্টি করে ফেলে।

এভাবে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠার বোধন কালেই এখানে হিন্দু আছিল; প্রতিষ্ঠিত হয় এবং এর শিক্ষানৈতিক ও অবকাঠানোগত টুলসগুলা হিন্দুল হাত দিয়েই তৈরি হয়। ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রধান বেনিফিশিয়ারি চ হিন্দুরাই। এভাবে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠা ঠেকাতে না পারলেও হিন্দু প্রতিক সাংস্কৃতিকভাবে কলকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের ভামি বানিয়ে ছেল ফলে এ প্রতিষ্ঠান প্রকে যে মুদলমান ছেলেরা বেরিয়ে আসে ভারা মুদ্দির শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের কোনো আবহাওয়া পারনি। এর ফল হয়েছে মুদ্রুপ্রবিদ্যালয়ের

বিশ্ববিদ্যালর প্রতিষ্ঠার মাত্র পাঁচ বছরের মধ্যে শিখাগোষ্ঠার মতা ধ্রী নাংস্কৃতিক প্রতিষ্ঠানের উপান ধূবত প্রশ্নবোধক। সেই কালে মুক্লার্ন বমাজকে এগিয়ে নেওয়ার জন্য তার প্রথনৈতিক ও শিক্ষাগত সামর্থাকে বিশ্বরাটা বজা একটা বিষয় ছিল। মুসলিম নেতারাও কেইভারে জি করেজিলেন। এইসব জলার প্রশ্ন এড়িয়ে শিখাগোষ্ঠার নেতারা কার্নি মুসলমান সমাপ্র অন্থাসর, পাভাদগামী, কুসংস্থারাচ্ছের ও ধর্মে মোহার্কি এর কারণ ইসলাম ধর্মের মধ্যে নিহিত। তাই ইসলাম ধর্মের একধ্যানি সংস্কারের পঞ্চে তারা মতামত হাজিব করলেন। এমনকি তারা শ্রিক্রি

সমাল শনৈ শনৈ প্রগতির পথে অগ্নসর হবে। শিখাপোষ্ঠীর এই রহস্যজনক স্তুংগরতা নিয়ে বাংলাদেশের একজন প্রগতিশীল বৃদ্ধিজীবী লিখেছেন—

'ব্রিটিশ ভারতের দু শ বছর ইন্ধ-ব্রাক্ষণ্যবাদীদের দ্বারা বাঞ্জাল মুসলমানলের ভাষা-সংস্কৃতি-সাহিত্য-ইতিহাস-ঐতিহ্যের ওপর যে ভয়াবহ ধ্বংস্যজ্ঞ ঘটে গিয়েছিল, সেই ধ্বংস্যজ্ঞ থেকে আপন ভাষা সাহিত্য-সংস্কৃতি-ইতিহাস-ঐতিহ্য পুনরুদ্ধারের কাজই ছিল তৎকালীন বাঙালি মুসলিম বৃদ্ধিজীবীদের প্রধান কাজ। সে কাজটি কিছু কিছু সীমাবন্ধতা থাকা সভ্তেও তিতুমীর, হাজী শরীয়তুল্লাহ ও সেয়দ আমীর আলীর মতো বাঙালি মুসলিম মনীধীরা অনেক আলে থেকেই শুক্তর করেছিলেন। কিন্তু শিখাগোলী সেই পথে পা না বাড়িয়ে বৃদ্ধির মুক্তির আন্দোলনে নামলেন কলকাতার অনুকরণে মুসলিম স্যাজকে 'আধুনিক', 'প্রখাতিশীল' ও 'ধ্যানিরপেক্ষ' বানানোর উদ্দেশ্যে।

বলাবাহন্যা, শিখাগোষ্ঠী যে ধারায় বৃদ্ধির মুজির আন্দোলনের সূত্রপাত ঘটান, সেটি ছিল এ ভ্থত্তের দুই শ বছরের সবচেয়ে নিপীড়িত, অবহেলিত, বঞ্চিত, সংখ্যাগরিষ্ঠ বিপুল মুসলিম জনগোষ্ঠীর চিন্তাচেতনায় নবজাগরণ ও শক্তিবৃদ্ধির কাজে পূর্ববর্তী তিতুমীর, হাজী শরীয়তুল্লাহ ও সৈয়দ আমীর আলীর চিন্তা ও আন্দোলনের বিপরীত ধারা। মূলত সেটি ছিল সে সমাকার উপনিবেশিক পাণ্চাত্য চিন্তা ও তার সঙ্গে সমন্বিত কলকাতাকেন্দ্রিক ব্রাহ্মণ্যবাদী চিন্তা ও শিক্ষা-সংস্কৃতি দ্বারা প্রভাবিত বৃদ্ধিবৃত্তিক ধারা। এর ফলে বাঙালি মুসলমানদের দু শ বছরের আত্মবিস্ফির সংকট আরও ভয়াবহ রূপ ধারণ করে। বাঙালি মুসলমান সমাজ, এমনকি নিমুবর্ণীয় সনাতন ধর্মীয় সমাজ একদিকে 'আধুনিকতার' নামে পাশ্চাতোর অনুকরণে পুঁজিবাদী বিকৃত সংস্কৃতি, অনাদিকে ক্ষিত ধর্মনিরপেক্ষতার নামে বর্ণবাদী ও সংকীর্ণ সাম্প্রদায়িক ব্রাহ্মণ্যবাদী সংস্কৃতির আগ্রাসনের মৃগয়াক্ষেত্রে পরিণত হয়।...'

সেই শিখাগোষ্ঠীর উরসেই আজ থেকে প্রায় এক শ বছর আগে এ
দেশে জন্ম নেয় আধুনিক ও প্রগতিশীল বুজিজীবী প্রেণি—
তার ধারাবাহিকতায় পরবর্তীকালে প্রবল শক্তি নিয়ে উখান ঘটে
ক্ষিত 'ধর্মনিরপেক্ষতাবাদী' এবং 'মৌলবাদ' বিরোধিতার নামে
ইশলামবিদ্বেষী এক বিশাল পেটিবুর্জোয়া বুঞ্জিজীবী গোষ্ঠীর। এমনকি
উর্থ বাঙালি জাতীয়তাবাদেরও উৎপত্তি সেখান থেকেই।'

# সেকুলারিজম প্রশ্ন

08

শিখাগোষ্ঠীর কর্ণধাররা ও এর সাথে জড়িত কর্মীরা মোটের ওপর রক্ষ্যান্ত দিক দিয়ে জাতীয়তাবাদী ছিলেন—জাতীয়তাবাদী মানে কর্মান্ত দিক দিয়ে জাতীয়তাবাদী ছিলেন—জাতীয়তাবাদী মানে কর্মান্ত লাতীয়তাবাদী। এরা মুসলমানদের স্বাতক্সবাদী তাবনাচিন্তাকে পছন্দ কর্মানা। এমনকি সেকালের প্রেক্ষিতে অন্প্রসর মুসলমান সমাজকে ক্রেন্তিনে নেওয়ার জন্য এরা তাদের বিশেষ কোনো সুবিধা দেওয়ার পঞ্চপাতি, ছিলেন না। এ নিয়ে তারা রীতিমতো লেখালেখিও করেছিলেন। ক্রেপ্রেলিন বা এ নিয়ে তারা রীতিমতো লেখালেখিও করেছিলেন। ক্রেপ্রেলিন বিচার করলে শিখাগোষ্ঠীর সেদিনকার তংপরতা ক্রেন্তের রাজনীতির অংশ হিসেবেই বিবেচনা করতে হবে। যদিও জাের গলায় দাা করতেন—তারা মুসলমান সমাজের প্রকৃতই কল্যাণকামী, তারা যা কর্মে মুসলমান সমাজের উন্নতির দিকেই চেয়ে করছেন।

শিক্ষানৈতিক ও অবকাঠামোগতভাবে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় গ্রাস করার প্র কংগ্রেস শিখার মাধামে নতুন ঢাল চেলেছিল মাত্র। যে মৃষ্টিমের হুসন্মা ছাত্ররা ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে পড়তে আসত সাংস্কৃতিকভাবে ভাদেরত দিশাহারা করার জন্য মুসলিম সাহিত্য সমাজ কাজ তরু করে। এর ছে কিছুটা বিষফল ফলেনি, তা বলা যাবে না।

এ কারণেই ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় থেকে বিশেষ করে পাকিস্তান হবার পরং এখান থেকে যে বিপুল গ্রাজুয়েট ও সাহিত্যিক শ্রেণি সেকুলার চিন্তা ও কলকাতার আরোপণমূলক সংজ্ঞায়িত বাঙালি জাতীয়তাবাদী দৃষ্টিঙলি নিয় বেরিয়ে এলাে, তার বীজাক্লর খুঁজতে হবে এ বিশ্ববিদ্যালয়টির উন্মেশ্বলার্নি গলদ ও বিচ্চাতির মধ্যে। হিন্দু আকােডেমিশিয়ানদের দ্বারা এ প্রতিষ্ঠানটি কাঠামোগত অপরায়ন ও শিখাগোষ্ঠীর সাংস্কৃতিক রাজনীতি এই সেকুলারার্নি যে অনেক রড়াে ভূমিকা রেখেছে, তাতে সন্দেহের অবকাশে নেই।

90

মুনলিম সাহিত। সমাজ আসলে কা চেয়েছিল? আন্ত এছদিন পর এই
সাংগৃতিক প্রতিষ্ঠানটির মূল্যায়ন হওয়া দরকার এই কারণে যে, এটি তাদের
দর্শন অনুযায়ী আসলেই কি মুসলিম সমাজের জন্য কোনো হিছবাদী
স্থানিনার সূচনা করেছিল? এদের মন্ত ছিল বৃদ্ধির মুক্তি। এদের পত্রিকা
প্রথার আখ্যাপত্রে লেখা থাকত—'জ্ঞান যেখানে সীমারদ্ধ, বৃদ্ধি সেখানে
আড়ই, মুক্তি সেখানে অসম্ভব।' বৃদ্ধির মুক্তি বলতে এরা বৃদ্ধিত মাধীনভাবে
ভিত্তা চর্চা করা। এই স্বাধীনভার সীমানা কতটুক ছিল? এদের মতে ধর্মের
নির্দেশন সঙ্গে বিচারবৃদ্ধির বিরোধ যেখানে অনুত্ত হবে সেখানে
বিচারবৃদ্ধির স্থান হবে ওপরে, ধর্মের স্থান হবে নিম্নামী।

এসর চিন্তা তারা পেরেছিলেন প্রধানত পশ্চিম থেকে, পশ্চিমের আলোকারনের চিন্তাভাবনা থেকে। কারণ, এদের প্রধান মাহ ছিল পশ্চিম। আর সেই পশ্চিমের আলো চুয়ে উনিশ শতকের কলকাতার যে হিন্দুদের জাগরণ ও জোয়ার এসেছিল, সেটি তাদেরকে হিতীয় মোহপাশে জড়িয়েছিল। প্রপানবেশিক শাসনে মুসলিম সমাজ ভেঙেচুরে বরবাদ হয়ে গিয়েছিল। তার সৃষ্টিশীলতা স্থবির হয়ে পড়েছিল। এরকম একটা সমাজে জন্মহল করে এরা এক গভীর হতাশা ও হীনম্মন্যতার মজেছিলেন। এর থেকে এল পাওয়ার জন্য তাই তারা উনিশ শতকের হিন্দু জাগরণকে আদর্শ স্থানীর হিসেবে গণ্য করে এর আদলে বাঙালি মুসলমান সমাজকে গড়তে চেয়েছিলেন। কিন্তু বাঙালি মুসলমান সমাজের গড়নটাই যে আলাদা, এর ধর্মীয়-রাজনৈতিক শাংস্কৃতিক পটড়িমি যে ভিন্নতর, সেখানে রামমোহন-রবীন্দ্রনাথের টোটকা এনে বিসিয়ে দিলেই যেকোনো হিতকারী ফল ফলবে না, এই কাঞ্জানটুক তানের ছিল না।

মুসলিম সাহিত্য সমাজ প্রতিষ্ঠার পটভূমি বর্ণনা করতে গিয়ে এর একজন সক্রিয় কমী আবদুল কাদির লিখেছেন—

১৮২৭ সালে কলকাতায় হিন্দু কলোজের ধনামগাত শিক্ষক বেনরি লুই ডিভিয়ান ডিরোজিও আকাডেমিক আসোসিয়েশন থতিষ্ঠা করেছিলেন। সেখানে তার ছাত্ররা 'ইয়ং বেসল দালর তব্রুগ সিংহশাবকেরা (১৯ গাড়েগেড কর্ম Bengal) নাল্রামুগত,

#### Compressed with PDF Compressed by DLM Infosoft 05

ধর্মাবভার, অদ্যাবলে, জাভিডেদ, পৌশুলিকতা প্রভৃতি দিছ মুক্তকাক আলোচনা করতেন। প্রারহ আদর্শে ১৯২৬ খ্রিইচ্ছ ১৯ শে জানুয়ারি (১৩৩২ সালের মাদ মাদে) প্রধানত আমার উদ্যোগে দ্যকায় মুগলিম সাহিত্য সমাজ প্রতিষ্ঠিত হয়। ।

এ থেকেই বোঝা যায় মুসলিম সাহিত্য সমাজের আদর্শিক অনুপ্রেরণা 🖍 ভিবোজিও ও তার ইয়ং বেসলের দল। ওদুদ ও আবুল ছসেনতা বুর্গ সমাজের ডিরোজিও হতে চেয়েছিলেন। কিন্তু আসল কথা **হলো,** নুগ্<sub>ন</sub> সমাজের ওপর সেদিনের ইয়ং বেসলের কোনো প্রভাব ছিল না। জুন আদর্শের আদলে তৈরি মুসলিম সাহিত্য সমাজ নিয়ে তাই সাধারণ মুসন্দ সমাজের ভেতরে প্রতিক্রিয়া হওয়াই স্বাভাবিক ছিল।

ইয়া বেঞ্চল প্রথমদিকে কিছু হিন্দু সমাজের সংকারের কথা কালে সংস্থারের নামে এটা একসময় একটি উচ্চুজ্ঞাল প্রতিষ্ঠানে পরিণত হয়েছিল তাই হিন্দু সমাজ এটিকে শেষ পর্যন্ত গ্রহণ করেনি। মুসলিম সমাজত সলে কারণে শিবাগোষ্ঠীর বিশেষ করে ইসলাম ধর্ম বিষয়ে উন্নাসিক ক্যাবার্ড নিয়ে প্রতিক্রিয়া দেখিয়েছিল।

নুসলিম সাহিত্য সমাজ রামমোহন, রবীন্দ্রনাথ প্রমুখের খুব অনুরাগী ছিন। বিশেষ করে কাজী আবদুল ওদুদ এদের কথা বারবার বলেছেন। কিন্তু এর এদের প্রতি যতখানি শ্রদ্ধাশীল ছিলেন, এদের চিস্তাভাবনাকে তারা ঠিকাজে পর্যালোচনা করতে পারেননি। রাজনৈতিক, সামাজিক, সাংস্কৃতিক ও আঁ কারণে এদের চিস্তাভাবনা মুসলমান সমাজে তেমন প্রভাব ফেলেনি। নবজাগরণের প্রশ্নে এদের আদর্শের অনুবর্তী হতে মুসলমান সমাজ কৃ<sup>ছিত</sup> হয়েছে। সমাজ বাস্তবতার আলোকে মুসলিম সাহিত্য সমাজের কর্ণধার্য় ి সবকিছুর বিচার-বিশ্লেষণ করে দেখতে চাননি।

সংস্থার বলপেই সেটা সহস্থার ও বিপ্লবী একটা প্রচেষ্টা হয়ে খাবে ন যতক্ষণ না তার সাথে সমাজের একটা আজ্বিক যোগ থাকে। এই আর্থ্রি যোগবিহীন সংস্থার চেষ্টাটাই অনেকটা আরোপণমূলক পদ্ধতিতে <sup>এর্ন</sup> চালাতে চেয়েছিলেন। এদের মুখপাত্র শিখাতে সৃষ্টিধর্মী তেমন কোনো <sup>দেখা</sup> ছাপা হয়নি। এপের যাবাচীয় লেখা ছিল মুসলিম সমাজকে ঘিরে এবং এলি স্ব ধরনের সৃষ্টিশালতা ব্যয় হতো মুসলিম সমাজের গলদ চিহ্নিত কর<sup>তে।</sup>

আরও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন www.boimate.com

তাৰ আছে মুদলমান সমাজের সমসা। ছিল অন্তাপ্রতা, প্রাণ্রতিতা, ছালস্থা জ্বাব, ধর্মীয় গোড়ামি, অভীতের প্রতি বিশেষ আকর্মণ ও প্রত্যেইন। তথা হলো, এ ধরনের সমসা। কি মুদলমান সমার ছাড়া জন্য কোনো সমাজে হয় না। হিন্দু সমাজের বর্ণাশ্রম, জন্মান্তরবাদ, সতীনকের ছাতা বিশ্রী প্রধার বিজ্ঞান গড়াই কার এদের প্রিয় মানুষ রামমোহন ও হর্মিশ্রনাথত কি বুব বেশি সফল হয়েছেন? এমনকি আজ্ল অর্থি?

হুসলমান সমাজ পিছিয়ে পড়েছিল সেদিনের উপনিবেশিক ব্রিটিশ ও তার কুবিহালেনী জামদারদের শোষণের ফলে অধ্বৈতিক আত্মপ্রতিষ্ঠার প্রভাব। অহচ বৈষম্যের শিকার হওয়া এই সমাজের প্রতি সামান্য সহানুত্তি না দেখিয়ে, সমস্যার কারণ চিহ্নিত না করে, এরা দিনের পর দিন উপসর্গ নিয়ে মাতামাতি করে পেছেন। সেদিন তারা উদ্দেশ্যমূলকভাবে ফুলমান সমাজকে নিশা করে জামিদারদের তৈরি রেনেসাকে দারমুজি দিতে চেরেছিলেন। অর্থনৈতিকভাবে পিছিয়ে পড়া একটা সমাজের কাছে ললিত কলা বা চিত্রকলা চর্চার সমস্যানই এদের কাছে তথান বড়ো হতে দেখা দিলো। এসব কথা বলে তারা মুসলমান সমাজের মূল সমস্যাকে আড়াল করে তাদের ন্যায্য দাবি-দাওয়া থেকে বক্ষিত করতে চেরেছিল। এটা ছিল পেদিনকার কংগ্রেসি রাজনীতির কৌশল। মুসলিম সাহিত্য সমাজের রথীরা যা চেরেছিলেন, তার একটা ফিরিজি করতে পারি—

- ইসলাম ধর্মকে যুগোপযোগী করা।
- ধর্মের আনুষ্ঠানিক অংশ বাদ দেওয়া (তাদের মতে, এতে ধার্মিকতার সমস্যা হয় না)।
- শরিয়তের পরিবর্তন।
- 8, ধর্মনেতাদের আদেশ অগ্রাহ্য।
- ইনলামের চেয়ে মানবধর্মই শ্রেষ্ঠ।
- গ্রেস্ল (সা.)-কে অতিক্রম করার ঔদ্ধত্যপূর্ণ ঘোষণা।
- রাসৃল (সা.)-এর নবুয়তকে অয়ীকার করে তাঁর মনুয়াড়কে উদ্যাপন
  করা—ইত্যাদি।

এরকম কর্মসূচি যেকোনো সমাজেই প্রতিক্রিয়ার জনা দেবে, প্রতিক্রিয়ার জন্ম না হওয়াটাই অস্থাভাবিক। পশ্চিমের যুক্তিশীল ও আলোকিত সমাজেও

# সেকুলারিজম প্রশ্ন

35

জেসাসের অলৌকিকতা অস্থীকার অথবা তাকে গুণেমানে ছাড়িয়ে মাজু লাবি কিবো খ্রিষ্টায় সমাজের মোরাল কোড পরিবর্তনের দাবি কেইছ মহু প্রহণ করতে না। একটি অস্থাভাবিক ক্রিয়ার অস্থাভাবিক প্রতিক্রিয়াই মা অথচ মুসলমান সমাজে যখন এর প্রতিক্রিয়া দেখা গেল, তখন শিখাগোঁটা লোকজন বা এর অনুরাগীরা একে বললেন প্রতিক্রিয়াশীলতা ও শ্লী

শিখাগোষ্ঠীর রধীরা সেদিন উদ্দেশ্যমূলকভাবেই মুসলমান সমাজকে ছাটা করেছিলেন এবং ইসলামকে নেতিবাচকভাবে হাজির করে এ দেশ ইসলামবিছেষের প্রথম বীজটি রোপণ করেছিলেন।



5.5

#### मुश्राणिभ शाहिका समावा

#### 00

নিখাগোষ্ঠীর পয়লা মেন্টর ছিলেন কাজী আবদুল ওদুদ। তিনি বরাবরত সভত ্রামতীয় আদর্শে বিশ্বাস করতেন। ভারত বিভাগকে সমর্থন করেননি। এবং নাহিস্তান প্রতিষ্ঠাও তার ঝাছে অনভিপ্রেত ছিল। রাইচিন্তায় তিনি মহাত্রা াদ্ধীর আদর্শের অনুসারী ছিলেন এবং গান্ধী আদর্শের তিনটি মূলনাতির প্রতি তার আনুগতা চিরকাল অটুট ছিল: সত্যাগ্রহ, অহিংসা এবং চরকা ।

ব্রহ বিশ্বাসে তিনি এতখানি সবল ছিলেন যে, পাকিস্তান প্রতিষ্ঠার পর তার পত্রিক বাড়ী ফরিদপুর হওয়া সঞ্জেও তিনি পাকিস্তানে না এসে ভারতে পেতে নিয়েছিলেন। এদিক দিয়ে অনেক সুবিধাবাদী মুসলমানের মতো পাকিস্তানের আদর্শে বিশ্বাসী না হয়েও এখানে এসে অনেক কিছু গছিয়ে নেওয়াত মানসিকতা তার ছিল না। এক্ষেত্রে তিনি আবু মোহামদ হবীবুল্লাহ, শওকত **ওসমান, আনিসুজ্জামান, হাবিবুর রহমান, হাসান আজিজ্ব হক প্রমুখে**র তলনায় অনেক বেশি সং ও প্রগতিশীল ছিলেন বলে ধরে নেওয়াই যায়।

হাজী আবদুল ওদুদের যে প্রবন্ধটি সবচেয়ে বেশি আলোচিত-সমালোচিত হুছেছিল, তার নাম 'সম্মোহিত মুসলমান'। এ প্রবন্ধের এক ছায়গায় তিনি দিখেছেন—'ইসলামের ইতিহাস বহু পরিমাণে এক বার্থতার ইতিহান।' এরকম কথা বোধ হয় ইসলামের বড়ো শক্ররা কিংবা অস্যাপ্রবণ প্রবিয়েন্টালিস্টরাও খুব বেশি লিখতে পারেননি।

নভাতার ইতিহাসে উত্থান-পতন থাকে, থাকে সফলতা-বার্থতাও। ইসলামেরও আছে। কিন্তু এর অর্থ এই নয় যে, ইসলাম সভ্যতাকে কিছুই দেয়নি। এরকম **অনৈতিহাসিক বাজে কথা ওদুদের মতো ভাবুকের কাছে প্রত্যাশিত নয়।** এ 🕶 স্বেচ্ছাপ্রণোদিত না অনিচ্ছাকৃত সেটা বলতে পারি না, তরে এসব কথা বলে মুসলিম সমাজের হিতৈষী দাবি করা একটু কঠিন কাজ বৈকি।

তবুদ শরিয়তের বিরোধিতা করেছেন এবং এটির প্রত্যাবর্তনকে নাক্চ স্রেছেন। অন্যদিকে রাসূলের প্রতি মুসলমান সমাজের শ্রন্ধা ও ভালোবাসাকে তিনি পৌত্তলিকতার সাথে তুলনা করেছেন। রাসূলের নবুয়তকে খাটো করে মনুষাভুকে বড়ো করে দেখিয়েছেন। 'সম্মোহিত মুসলমান' প্রবন্ধ ছাড়াও মুক্তকা কামাল সম্বন্ধে কয়েকটি কথা ও বাঙালি মুসলমানের সাহিত্য সমস্যা শব্দে তিনি একই রকম আওয়াজ দিয়েছেন। শুধু তাই দয়, ভার সবচেয়ে

বিখ্যাত কিতাব শাশ্বত বল-এ পাতার গর পাতাস্থ্যে তিনি কেন্দ্র পুনরাবৃত্তি করে গোড়েন।

যুক্তিবাদের হারা প্রভাবিত হয়ে এসর ধর্মীয় সংস্কারের কথা বিজ্ঞা প্র
শোনা যায়। কিন্তু কথা হছে, ধর্মের তো একটা নিজস্ব মোরাল কেঃ
গ্রাণ্ড অর্ডার থাকে, রিভিশন্ত প্রিলিগল থাকে—এগুলো বাদ নিজ দর্ম প্র
না। যুগ যুগ ধরে ধর্ম যে টিকে থাকে একং মানুকের অগ্রগতির সাথে কর
থাকে, এর কারণ হছে ধর্মেরও একটা নিজস্ব অন্তর্গত ভারনামিজ্য কর
এই ভারনামিজ্যমের জোরে ধর্ম বুলোপযোগিতাকে আজ্ঞায় কর
সদাস্তিরে বিশ্বপ্রতিনার সাথে অংশগ্রহণ করে। ধর্মের এই ভারনামিজ্য কর
বুঝতে বার্থ হরেছেন। তাই তিনি বারবার মুসলমান সমাজের অসলতে
পরিবর্তনহানতা ও পরিবর্তনবিমুখতার জন্য আফসোস করেছেন। সেকল
বাঙালি মুসলমানের অচলায়তন ও অরন্তরে প্রধান করেণ ছিল বে
রাজনৈতিক-সামাজিক দুর্যোগ, যার কথা ওদুদের লেখায় দেখতে গাওয়ার
না। মুসলিম সমাজের পিছিরে পড়ার সামাজিক কার্যকারণ উন্তার না কর
তিনি খামোখা এর জন্য ইসলামকে কাঠগড়ার দাঁড় করানোর চেষ্টা করেছেন

বেকালে ওদুদ এসব কথা লিখেছেন, সে সময়েও মুসলমান সমাজে নব নব সংস্কার প্রচেষ্টা চলছে। একদিকে মুফতি আবদুহ, রশিদ রিদা, জনাদিকে ইকবালের মতো যুগন্ধর ব্যক্তিরা মুসলিম সমাজকে এগিয়ে দেওয়ার জন্য দর্ নতুন নীতি ও প্রস্তাব পেশ করেছেন। এগুলো কি ওদুদের চোখে পড়েনি?

মুগলমান সমাজের রাস্লের প্রতি শ্রদ্ধাশীলতাকে ওদুদ রীতিমতো পৌর্ডনিকতর সাথে তুলনা করেছেন। এটা ওদুদের উদ্ভাবনী শক্তির পরিচম বৈতি। ইসলামের মতো ভৌহিদবাদী বা একেশ্বরবাদী ধর্ম আর একটিও পৃথিবীতে নেই। তৌহিদ হচ্ছে এই ধর্মের সারাৎসার। এই ধর্মের অনুসারীরা হার্দেশিকে ভালোবাসে—এটা খুবই স্বাভাবিক। কিন্তু তাদের নবিকে পূলা করে এরকম নজির ইতিহাসে নেই। আবার নব্য়ত ছাড়া রাস্লের প্রকৃত মর্মানিকোথার? এ যেন শাস ছাড়া ফলের খোসা নিয়ে টানাটানি। কোনো মুগলমান বিদি ঘুণাক্ষরেও এরকম চিন্তা লালন করে, ইসলামে তার স্থান হবার সম্ভাবনীকম। এসব অনভিপ্রেড কথাবার্তা বলে ওদুদ ইসলাম ধর্মকেও কর্মানিক করতে চেয়েছেন।



্রার এক নতুন সংস্ক্রা দিতে চেয়েছিলেন। তিনি ধর্মের আনুষ্ঠানিকতা কিট হার্মিকতার ওপর জোর দিয়েছেন। আনুষ্ঠানিকতাকে ডিনি ধর্মের কিট হার্মার রাজি হননি। এও এক ওদুদের অন্তুত আবিষ্কার। এ যেন মেঘ কিট হার্মার প্রত্যাশা।

সাজি সাজি ছাতা কি প্রিষ্টমর্ম থাকবেং দুর্গাপূজা, সরম্বতী পূজা, দিওয়ালী ছাত্র কি হিন্দু ধর্ম সম্ভবং ওদুলরা বারবার যুক্তিশীলতা, কাওজানের কথা হাত্র কি ছাতুল্যকর এসব কথাবার্তার যুক্তির ভার নেই বললেই চলে।

द्रार्शन प्रजन्मारन्द आर्क्जिक जीवन निर्म अपून अ जात भणीर्थरम्म देरक्जेत क्य हिन ना । अपून निर्धिष्टितन — रेभनाम नातीत व्यवसाथ अपर्थन व्यवसाय के किन कर्ता निर्धिष्टितन — रेभनाम नातीत व्यवसाथ अपर्थन व्यवसाय के किन कर्ता निर्धिक क्या मिलि अ विविधानिक वता जिस्स व्यवसाय के क्षित्रकार्य मिलि अ विविधानिक वता जिस्स निर्धिक नम्म अपर निर्धिक विविधानिक विविधानिक निर्धिक नम्म अपर निर्धिक व्यवसाय क्षित्र क्रिक्ट क्षित्रकार्य क्षित्र मिलि क्षित्र क्षित्र मिलि क्षित्र क्षित्र व्यवसाय क्षित्र मिलि क्षित्र मिलि क्षित्र क्षित्र मिलि क्षित्र क्षित्र मिलि क्षित्र मिलि क्षित्र मिलि क्षत्र क्षत्य

প্রকৃত্য বালোর জাগরণ বলে যে বইটা লিখেছিলেন, সেখানে ৯০ শতাংশই জনবিশ শতাভীর বিন্দু জাগরণের কথা আলোচিত হয়েছে। তার এই কলের জাগরণের পর্যালোচনা শেষ পর্যন্ত রামমোহন, দেবেন্দ্রনাথ, বিলাসগর, অক্তর্কুমার লব্ত, বক্তিম, কেশব সেন ও রামকৃষ্ণ পরমহংসের আলোচনার পর্ববিতি হয়। সেখানে বাংলার বড়ো শরিক মুসলমানরা থাকে স্কুলছিত। ফেটুকু আসে সেটা আলোচনার অনুষঙ্গ হয়ে, প্রধান বিষয়বন্ত হিসেবে নর। তবে এ বইতে তিনি বাঙালি মুসলিম সমাজে ওহাবী প্রভাব ও কেনো মনীবার আবির্তাব না হওয়ার কারণে তাদের অন্তর্নিহিত প্রাণশজ্জির করেশ হরনি বলে মন্তব্য করেছেন। বিশেষ করে ওহাবী আন্দোলনকে তিনি কাশ হরনি বলে মন্তব্য করেছেন। বিশেষ করে ওহাবী আন্দোলনকে তিনি কাশ হরনি বলে মন্তব্য করেছেন। বিশেষ করে ওহাবী আন্দোলনকে তিনি কাশ হরনি বলে মন্তব্য করেছেন। বিশেষ করে ওহাবী আন্দোলন, যা বলেই মান হয়। ওহাবী আন্দোলনের মতো এত বড়ো আন্দোলন, যা বলেই মান হয়। ওহাবী আন্দোলনের মতো এত বড়ো আন্দোলন, যা বলেই মান হয়। ওহাবী আন্দোলনের মতো এত বড়ো আন্দোলন, যা কাছিল, তার মধ্যে ওদুদ কোনো প্রগতিশীলতার উপাদান পুঁজে পাদনি

mpressed with দ্রু তর আসলে জমিদারদের তৈরি রেনেসার আলো তাকে এর মার আসলে আ তার বাইরে সার কোনো প্রস্থৃতির স্ক্রিয় আসলে জমিদারদের তেত্র করে কেলেছিল যে, তার বাইরে আর কোনো প্রগতির সকল করে কেলেছিল যে, তার বাইরে আর কোনো প্রগতির সকল করে কেলেছিল যে, তার বাইরে আর ক্রিদ্পুরের সাক্তি করে কেলেছিল থে, তার বা দ্যাগোচর হয়নি। অথচ তার মতো এই করিদপুরের শারের জন্মারাদী রাজনীতিবিদ ও চিত্তক ইনায়ুন বাহিন দ্যিগোচর হয়ান। অন্ত সন্তান, জ্রাতীয়ভাবাদী রাজনীতিবিদ ও চিস্তক হ্যায়ুন কবি । অধ্যানজ্ঞতা ঠিকই চিহ্নিত করতে তুল করেনি: সন্তান, জাতায়তাবালা সাত্র জাগরণ গ্রন্থের সীমাবদ্ধতা ঠিকই চিহ্নিত করতে ভুল করেনা: ১৮

মনে হয় বাংলাদেশের মুসলমানের চিন্তাধারার সঙ্গে কাঞ্জী সাহতে মনে ক্র পরিচয় অপেক্ষাকৃত কম। এ কথা সত্য যে, পুরো উনিশ ও বিচ শতকের অনেক দিন পর্যন্ত বাঙালি মুসলমান চিন্তা ও কর্মজাতে বহু রক্ষের কোনো দান করতে পারেনি, কিন্তু তাই বলে বাঙালি ইন্লান্ যে একেবারেই ভাবতে চেষ্টা করেনি, সে কথাও সতা না তিতুমীরের উল্লেখ বইখানিতে রয়েছে, কিন্তু পূর্ববঙ্গ বিশেষ ইয় ফরিদপুরে ফরাজী আন্দোলনের নামোল্লেখ কাজী সাহেব করেনি ওহাবী আন্দোলনের সঙ্গে সমন্ধ থাকলেও ফরাজী আন্দোলনের নিত্তৰ বৈশিষ্ট্যকে অস্ত্রীকার করা যায় না।

হাজী শরীয়ত উল্লাহ এবং দুদুখিয়ার বাঙলার স্বাধীনতা সঞ্জানে ইতিহাসে স্থান রয়েছে এবং এই ঐতিহ্যকে বহন করেই স্বসম্বাদ আন্দোলনের যুগে বাদশা মিয়া বাংলার মুসলমান সমাজের একী উল্লেখযোগ্য অংশকে টানতে পেরেছিলেন। বাঙালি মুসলমান তেন ইংরেজি শিক্ষার সঙ্গে বহুদিন পর্যন্ত অসহযোগ করেছে, তার বিরুণ হান্টার সাহেবের আলোচনা থেকে জানা যায়। যখন অবশেষে সুবুজি উদয় হলো, নবাব আবদুল লতিফ, আমীর আলী, আবদুর রহিম প্র্যু মনীষী নতুন চিন্তাধারার প্রবর্তনের চেষ্টা করেছিলেন। কাজী সাংব সংক্ষেপে তার আলোচনা করেছেন কিন্তু আমার বিশ্বাস যে, বালার হিন্দু ও মুসলমান উভয়েরই স্বার্থের ঘাতিরে তার বিভূত আলোলা প্রয়োজন। বিশেষ করে আমীর আলী যেভাবে ইসলামকে বৃত্তি আলোকে প্রতিভাত করতে চেষ্টা করেছেন, বাংলার হিন্দু ও মুসনমান উভয়েরই সে কথা জানা উচিত।\*

রেনেসার আলো ওদুদকে তথু সম্মোহিত করেনি, নিজের সমাজ স<sup>মার্কে</sup> হীনম্মন্যতার মধ্যে ফেলে দিয়েছিল। মুসলমান সমাজের কোনো ইতি<sup>ত্রিক</sup> দিকই তার চোখে পড়েনি। ওদুদ সাম্প্রদায়িকতাকে সমর্থন করেন্দি-আমরা জানি। কিন্তু তার হিন্দু-মুসলমান সম্পর্কিত চিন্তার মধ্যে প্রভূত ক্রী

#### মুগলিম সাহিতা সমাজ

Ha.

ভ বিষ্ণুটিভ ছিল। সেটাকে ঠিক আতীয়ভাবাদী বা অসাম্প্রদায়িক ভারণা বলা হায় ভি না তা গ্রন্থসালেক।

# ঞ্চানে ব্রাতে আবদুল কাদির লিখেছেন—

'১৩৩৭ বৈশাখের 'ভায়তীতে' আমার সম্পাদকীয় নিবদ 'মাদেশিকতা ও মুসলমান' এবং 'ষাধীনতা আন্দোলন' পড়ে কাঞ্জী আবদুল ওদুদ একখানি পত্রযোগে আমাকে লেখেন—হিন্দু যদি হিন্দু-ভারতও নতৃতে চাই, তবু তাকে জাতীয়তাবানী আন্দোলন বলা যেতে পাবে, যে পর্যন্ত দেশের প্রধান জনশক্তি হিন্দু।...

তুমি বলতে পারো, হিন্দুরা মুসলমানদের কথা না ভেবে কিছু কম বৃদ্ধির বা দুর্বল কল্পনার পরিচয় দিয়েছে, কিন্তু তাদের এ কাজ আদৌ অতুত বা অস্থাতাবিক নয়। '°

এখানে তিনি জাতীয়তাবাদের নামে সাম্প্রদায়িকতাকেই প্রচার করেছেন। কংগ্রেস এই জাতীয়তাবাদের কথা বলত বলেই ভারত বিভাগ অনিবার্য হয়ে। উঠেছিল। ওদুদ হিন্দু-মুসলমানের বিরোধের কথা হয়তো ভেবেছেন, কিন্তু এর অন্তর্নিহিত তাৎপর্য বাস্তবতার আলোকে বিশ্লেষণ করতে সমর্থ হননি।

শিখাগোষ্ঠীকে এর বিরোধীরা যে কিছুটা হিন্দুর্ঘেষা বলত, এর কিছু বাস্তব কারণ তো ছিলই। এই হিন্দুর্ঘেষা হওয়ার কারণে এরা মুসলমান সমাজের সমস্যাকে ঠিকমতো ধরতে পারেননি। আমরা নিম্নের উদ্বৃতিটি দেখি। ওদ্দের বরাতে আবদুল কাদির লিখেছেন—

'হিন্দু-মুসলমান বিরোধের জন্য মোটের ওপর কোন পদ বেশি দায়ী, এ কথার সোজাসুজি উত্তর দিতে হলে বলতে হয়, মুসলমান। হিন্দু উত্তম নয় বরং অধম, তার দুর্বলতার অবধি নাই, তবু হিন্দু আলোর পথে জীবনের পথে পা বাড়াতে চেয়েছে; কিন্তু মুসলমান?'

মুদলমান আলোর পথে পা রাড়াতে চায়নি—এরকম কথা ওদ্দ কোথা থেকে পেলেন? সর আলো কি তবে হিন্দুর গৃহে জমা হয়েছিল? আলো কলতেই বা তিনি কী রোঝালেন? রেনেসার আলো, ওপনিবেশিকতার আলো? এ যদি কোনো হিন্দুসমাজের মুখপত্রের কথা হতো, তবে দেটা মানাত আনক লেশ। বাস্তবে ওদ্দ ছিলেন রামুমোহন-রবীল্রনাথের হাঠে গড়া এক বাঙালি যে বাঙালির সাথে বাঙালি মুদলমানের সম্পর্ক ছিল যোজন যাড়ন দুরে বিশ্বমান আলোর পথে হাটতে চায়নি, না জামিদাররা তাদেরকৈ আলোও 88

#### শেকুলারিজস গ্রাগ্র

পথে হাঁটতে বাধা সৃষ্টি করেছিল—সেই বিচার ওদুদের পঞ্চ করা নছৰ হয়নি। মুসলমানরা ইংরেজি শিখতে চায়নি, আধুনিকতা চায়নি, জিমিনারিনর এসব প্রচারণার কথা আমরা জানি। ওদুদের কথার সাথে জমিদারদের কথার মিল দেখা যায়। এত বড়ো পণ্ডিত হয়েও নিজ সমাজকে এত জোটো করে দেখেছেন, তা ভাবতে মনটা অপ্রসন্ন হয়ে যায়।

ওদুদের তাব জীবনের আত্মীয়তা ছিল অখন্ত তারতবর্ষের সঙ্গে। মেই তারতেই তিনি থেকে ধান। তিনি ভেবেছিলেন, এটা একটা সেকুলার সেটা হবে। এটা হবে মুক্তবৃদ্ধির স্বর্গরাজ্য। বাস্তবে সেটা হয়নি। ওদুদের তারতে সাম্প্রদায়িকতার চর্চা এখন কোন অংশে কম নয়। তার স্বপ্নের ভারত তাকে বিনিময়ে কি দিয়েছে? এত বড়ো রবীন্দ্রবিদ হওয়া সঙ্গেও কলকাতার সাহিত্যাঙ্গনে সেই ওদুদের পরিণতিটা কেমন হয়েছিল, তা তার বৃদ্ধ অরুদাশক্ষরের লেখা থেকে তুলে ধরছি—

'ইচ্ছা করলেই তিনি পাকিস্তানে গিয়ে আরও উন্নতি করতে পারতেন এবং সাহিত্যের জন্য রাষ্ট্রীয় স্বীকৃতি পেতে পারতেন। ভারতে তাঁকে সাহিত্য আকাদেমি পুরস্কার বা রবীন্দ্র পুরস্কার দেওয়া হয়নি। এক হাজার টাকার শিশিরকুমার পুরস্কার দেওয়া হয় অন্তিমকালে। তার থানিকটা তিনি খয়রাত করেন, বাকীটা তাঁর মৃতদেহ সংকারের কাজে লাগে। তিনি যে এতদ্র নিঃশ্ব এটা আমরা একদিন আগেও জানতুম না।'

কেল ওদুদ সেখানে অবহেলিত? তার রচনাবলি সেখানে পাওয়া যায় না।
তাকে স্মরণও করা হয় না। তার রচনাবলি প্রকাশ করেছে বাংলাদেশের
বাংলা একাডেমি। অথচ তার লেখা ভারতীয় জাতীয়তাবাদের গুণগানে
ভরা। তার শাশ্বত বঙ্গে তো হিন্দুদেরই জয়জয়কার, মুসলমানের জন্য ওয়
হাহাকার। তাহলে কেন এই পরিণতি? তিনি মুসলমান ছিলেন বলে? একই
পরিণতি হয়েছে রবীন্দ্রভক্ত সেয়দ মুজতবা আলী, হয়ায়ুন কবির, এস
ওয়াজেদ আলীদের। নিজের সমাজকে উপেক্ষা করার ট্রাজেডি এরা হাতে
হাতে পেয়েছেন।

ঘুললিম লাহিত্য সমাভ

85

#### 80

ালা আনদুগ গুণুল ও আবুল হুলেনের চিন্তার গতি ও প্রথানতির অভিনুত্ত লাই আরা একই রক্ষা। দুল্লেনের চিন্তা নেন এ এর মারে ঠেল নিরে প্রতির প্রায়ে এক জনকে বুরারে হলে ভাই আরোকজনের প্রকৃত এবনিংহত চলে হোম। কারণ, এরা ভিজেন সভার্য। তবে ওলুমের লেখার লাইব্রেক্ত চলে বেশি। ম্বারেতা ও কারণেই ভার লেখায় একপরনের কাছিবেসের মারা ছাছে, হুলেনের ক্ষেত্রে সেটা অনুপঞ্জিত। এ কারণেই ভার লেখা হুলেই ভার লেখা হুলেই আরু নীমারোক্ত সমার্য কর্মানার সমান্তাকে মারা হুলেই সালা ভিনি রুচির সীমা রাশ্বতে পার্রেনিন।

াতিনৈতিক চিঙাতাবনার দিক দিয়ে ওদুদের মতো হসেনও ছিলেন সাতীয়তাবাদী-হিন্দু নুসলমানের সমন্তর্মের রাজনীতির বিবাদী। দেনিক নিয়ে বলা যায় ওসেন ছিলেন কংগ্রেনের সমন্তর্মী রাজনীতির সমর্ভত এবং সাক্ষমানদের স্বাভিত্তাবাদী রাজনীতির ঘোর্রবিরোধী। তিনি স্বভন্ন নির্বাচনেরও তর্মেষী ছিলেন এবং কংগ্রেমের মতো দৌগ নির্বাচনতে মুসলমান্তরে জন্য রেশি উপকারী মনে করতেন। এ সমন্ত্র দিক বিরেচনা করে সেদিকের তেজিতে ওদুদ ও জনোনের প্রতিষ্ঠিত মুসলিম সাহিত্য সমাজতে কংগ্রেমের ক্রাক্টি সংকৃতিক অঞ্চসংগঠনও বলা যায়।

হলেনের একটি বিতর্কিত প্রবন্ধের নাম হলো 'শতকরা প্রতন্তিব'। সেই

শংশ অবিভক্ত বঙ্গদেশে মুসলমান প্রার্থীদের জনা শতকরা প্রতান্তিশটি

লক্ষ্মি সংরক্ষিত করার যে নিয়ম করা হয়েছিল, হলেন এ প্রবছে তর

শতিবাদ করেছেন। শতকরা প্রতান্ত্রিশ ছিল সেকালের রাজনীতির একটা

কিশো ব্যবস্থার ফল।

কেনোনো সমাজে পিছিয়ে পড়া সম্প্রদায়কে এগিয়ে নেওচার জন্য সময়

ক্ষা কিছু অভিরিক্ত সুবিধা দেওয়া হয়। পৃথিবীতে এটা ব্যতিক্রমী ঘটনা

ইংরেজরা ভারত দখলের পর নানা ঐতিহাসিক কারণে মুনলমানর

ক্ষিণ্ডিয়ে পড়ে, হিন্দুরা এগিয়ে যায়। সেই ঐতিহাসিক বাস্তবভার মুখ্যমুখি

ক্রে মুসলিম নেভারা স্থসমাজকে টেনে তুলবার জন্য সেকাদের রাজনীতির

ক্ষামোর মধ্যে থেকেই ইংরেজদের কাছ থেকে মুনলমাননের জন্য এসব

ক্ষামোর মধ্যে থেকেই ইংরেজদের কাছ থেকে মুনলমাননের জন্য এসব

ক্ষামালায় করেন। স্বতন্ত নির্বাচন, চার্করিতে কোটা প্রভিত্তি ইত্যানি।

ক্ষামালায় করেন। স্বতন্ত নির্বাচন, চার্করিতে কোটা প্রভিত্তি ইত্যানি।

ক্ষামালায় করেন। স্বতন্ত নির্বাচন, চার্করিতে কোটা প্রভিত্তি ক্যা

ক্ষামালায় করেন। স্বতন্ত নির্বাচন, চার্করিতে কোটা প্রভিত্তি ক্যা

ক্ষামালায় করেন। স্বতন্ত করিছিল



#### দেক্লাবিজ্ঞা ধার

出任

প্রক্রনা প্রভাবিধের মেহে আলাদের পরীন সম্প্রদারের আরাজ্যা পুল হলে জ্বলার হথে। কর্মানোরে কাটা পড়বে। মন সামোর্ল হবে, মাজক ক্রমারমুখ হবে। সমাজের মধ্যে বিভিন্ন দিক হতে জীবনেও প্রান্ত আনবার নক্ষা ক্রেম রাজ ও শিথিল হয়ে যাবে ।

এধৰ কথাৰ মধ্যে আনুষ্পৰাদিতাই একটা বং থাকলেও বাজৰবাদিতাও কোনো ডিফ নেই। প্ৰতিবোদিতা হয় সমানে সমানে। বাঙালি মুসলমান মেও কালে সংখ্যাগুল হলেও প্ৰতিবোদিতাৰ অবস্থান তারা ছিল না হাজেও অধীনভিত ও সামাজিক সাম্প্রিনিতার দক্ষণ। এ কগাটো মুসলমান নৈতাও ডিকই ধরেছিলেন। কিন্তু চলেন মুসলমানদের হিতেমা দাবি করবেও তাও অবস্থান ছল মুসলমান মার্থের বিক্রম্মে।

ধ্যাবৃদ্ধ কবিরের মতো দু-একজন ছাত্র নিজস্ব প্রতিতা বলে করেছ বিশ্ববিদ্যালয়ের পরীক্ষায় উঁচু স্থান অধিকার করবেও ওই সময় সেটা মুসলমান সমাজে খুব বিরল ঘটনা ছিল। শিকার ক্ষেত্রে সেকালে হিন্দু মুসলমানদের বৈষমা ওধু যোগ্যতা-অযোগ্যতার মাপকাঠিতে হয়নি, হিন্দু মুসলমান সাম্প্রদায়িক সম্পর্কের কারদেও বৃদ্ধি পেয়েছিল।

আসল কথা হলো, শতকরা পঁয়তাল্পিশের জেরে এতদিন যারা ইংগ্রের দুব-মাখন পুরোপুরি থেয়ে আসছিল, তাদের পাতে ভাগ রসেছিল। কংগ্রেসঙ এতে পুর চটেছিল। হসেন তার আদর্শবাদিতার আড়ালে কংগ্রেসের রাজনৈতিক অর্থ উছারের পঞ্চে নেমেছিলেন।

অন্যদিকে হসেনের ধর্মচিন্তা, ধর্মসংস্থারের চিন্তা, ইসলাম সম্পর্কে নেতিবাছক মনোভাবের মধ্যে ধথেষ্ট সহনশীলতা ছিল না। তিনি বহুক্ষেত্রেই ইসলাম ও মুসলমান সমাজকে কাঠগড়ায় আসামির মতো দাঁড় করিয়ে দিয়েছেন, <sup>মার</sup> কোনো নির্দ্রিয়াগা ভিত্তি নেই। শান্তবিদ না হয়েও তিনি শান্তাধিকারের জারগা নিতে তেয়েছেন এবং ইসলাম ও মুসলমান সমাজকে বিদ্রুপের বিধ্য বানিয়েছেন। শান্তবিদ না হয়েও তিনি ইসলাম ধর্মের সংশোধনের গজে বেপরোগ্রা মতামাত প্রকাশ করেছেন।

যুগের আলোকে ইসলামের মধ্যে বহু সংস্কার হরেছে এবং মুসলিম সমা<sup>ক্রে</sup> যুগে যুগে এরকম বহু যোগ্য সংস্কারক আবির্ভৃত হয়েছেন। তারা ইসলা<sup>মের</sup> ক্রান্তারে এখিরা নিরেছেন। ইতিহাসের যাত্রায় ইসলাম করনো পিছিরে বিন । কিন্তু মজার বাাপার হলো, হলেন এসন প্রেক্ষাপট বিবেচনা না ইত্রোপের রেনেসাঁ ও উনিশ শতকের হিন্দু জাগরুদের ভাগারাকে আত্রাই করে যে ইসলাম সংস্কারের প্রয়াপী হয়েছিলেন, মুসলমান সমাজ যদি অন্তাহী হয় তাহলে কি তাদের দোষ দেওয়া যায়। ইসলামকে লাক্সা আধুনিকতা ও ধর্মনিরপেক্ষতার সাথে সম্পর্কিত করার চেয়া হাই আহিকভাবেই উলটো ফল দিয়েছে। ইসেন্দের কথা ছিল—মানুদের মধার্থ জ্বাদ হয় জানে। কিন্তু মুশকিল হচেছ ধর্ম যে জানের একটা ইসে, এই জান তাদের হয়ন। ইসেনের কয়েকটি লেখার চুপক উন্ধৃতি দিই, এতে হার আম তাদের হয়ন। ইসেনের কয়েকটি লেখার চুপক উন্ধৃতি দিই, এতে হার

(季)

শ্বদি দেখা যায় ইসলাথের কোনো বিধি মানবসমাজের কোনো উন্নতির পথ রোধ করিয়া দাঁড়াইয়া আছে তবে নির্ত্তীকভাবে তাহা ত্যাগ করিয়া তদস্থলে নতুন বিধি গড়িতে হইবে, পুরাতনের মোহে হাবুড়ুরু থাইলে আর কল্যাণ নাই।' (মোহাম্মদ মাহকুজ উল্লাহ কৃত বৃদ্ধির মুক্তিও রেনেসাঁ আন্দোলন)

(4)

সাধনার দ্বারা তুমি মুহম্মদের মতো কেন, তার চেরেও বড়ো হতে পার। কারণ, থোদা আলীউল আযীম। তা ডুলো না। মুহম্মদ মানুষের বিপুল বিকাশের একটা চমৎকার আদর্শমার। তিনি যে একান্ত করে বড়ো হয়েছেন এবং তার মতো কেউ হতে পারে না, এ কথা স্বীকার করলে তোমার আত্মা চিরকালই ছোটো হয়ে থাকবে। সেতা, আবদুল কাদির সম্পাদিত আবুল হসেন রচনাবলী)

(F)

'সন্তম শতাব্দীর আরব মরুর ইসলাম বিংশ শতাব্দীর শস্য-শাম্ম উর্বর দেশে কতথানি কার্যকরী হাত পারে।' (আনেশের নিগ্রহ)

्यक्नाविक्रम श्रन्

54

(0)

ভুসলমান লগ্য বুদ্ধির মাল ভালা লাগিয়ে কেবল লারেন্ত লোহাই দিয়ে সুসলমানের চলার পথে বিয়া ঘটারেছ।" (মুসলিছ কালচার ও উহার দার্শনিক ভিতি।)

(3)

ইসলামে যেসৰ ধৰ্মীয় আচাৰ বয়েছে তা পালন করে মুসলমানর: যদি সং, সুনরে, নীতিবান ও মহৎ হতে না পারে তবে ঐসর আচার পালনের প্রয়োজন ও সার্থাকতা কোথায়?' (নিষেধের বিভূমনা)

এসর মতামতের অনেক কিছুই সেদিন মুসলমানের ধর্মীয় অনুভূতিকে আদৃত করেছিল। বিশেষ করে রাস্ল (সা.)-কে অতিক্রম করার কালাপাহাট্টা দারি জোনো মুসলমানের পক্ষে সহজে গ্রহণ করা সম্ভব কিং বৃদ্ধির মুজির নামে মসমাজের অনুভতিকে আঘাত করে আর বাই হোক সংস্কারের ওরদারিত क्रिय जिल्ला भार ना ।

চসেনের একটা বিতর্কিত প্রবন্ধের নাম হচ্ছে 'নিষেধের বিভূমনা'। এখানে তিনি ইসলামকে আখ্যায়িত করেছেন নিষেধের সমষ্টি হিসেবে। হুসেনের মতে এই নিষেধগুলো এখন অকার্যকর হয়ে পড়ায় মুসলমান সমাজ একটা ত্রপরাধী সমাজে পরিণত হয়েছে। এই অপরাধের তিনি যে ফিরিন্তি দিয়েছেন, তার বহুকিছু তথা সমর্থিত নয়। এবং সেগুলো সুস্থু মন্তিচে পাঠ করা ধার্যিক মুসলমান তো দূরের কথা, সাধারণ মুসলমানের জনাও পীভালায়ক। আসলে হুসেনরা ইসলাম নিয়ে যে হীনন্দন্যতার চূড়ান্ত হার পৌছে গিয়েছিলেন, তারই বিস্ফোরণ ঘটেছে এই প্রবন্ধে। এর থেকে 'পতিত' মূদলমানের উত্তরণের উপায় কী? হুসেন পথ দেখাচেহন মাদরাসা শিক্ষা বাদ দিতে হবে, ইংরেজি শিক্ষা গ্রহণ করতে হবে এবং ইউরোপের আধুনিক জ্ঞানের ভাভারে নিমজ্জিত হতে হবে। ওধু তাই নয়, বাঙ্গানি মুসপ্মানকৈ মোল্লাভল্লের হাত থেকে রক্ষা করে ইউরোপের আলোন আলোকিত করতে হরে।

ভালো কথা, কিন্তু মুসলমান সমাজে ইংরেজি শিক্ষার প্রয়োজনীয়তার কর্মা তার স্নানেক আগেই আলোচনার বিষয় হিসেবে উঠে এসেছে। সেয় আহমদ খান, নওয়াব আবদুল লতিফ, সৈয়দ আমীর আলী, কেরা<sup>মুত</sup> শানী জৌনপ্রী, ন্যোদ আমাৰ হোসেন এসব নিমে প্রভৃত কাজ করেছিল। ভ অরও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন www.boimate.com

# মুন্লিম সাহিত্য সমাজ

নার ফলে দুসল্মানরা আধুনিক শিক্ষার দিকে অগ্নসর হয়েছে। এমনকি বে

দ্বালা বিধাবিদ্যালয়ে তিনি চাকরি করেছেন, সেটিও তা মুসলমান নেতানের

সংগ্রামের ফসল, বাভালি মুসলমানকে এলিয়ে নেওয়ারই একটা প্রক্তেশ।

ক্রেম্ব হুলেন এতে সম্রন্ত নন। তিনি ও তার সন্ধু ওনুদ মনে করেন, তানের

প্রকৃষ্ট মাডেশ হওয়া উচিত রামমোহন। রামমোহন যেমন করে ধর্ম সংখার

করে, ইংরেজি শিক্ষায় শিক্ষিত করে, ইংরেজের সহযোগিতা করে,

ইন্দুসমাজের প্রকৃষ্ট।

বিজ্ঞ কোন রাময়েগছনত তিনি কি মুসলমানদের নেতা হওয়ার দাবিদার হতে পারেনত মুসলমান সমাজের জন্য তার কোনো অবদান নেই। আমরা রামমোহন সম্পর্কে এখন দুটি উদ্ধৃতি নেব—

(35)

১৯৪৫ সালের প্রবাসীতে সত্যাশচন্দ্র মৈত্র রচিত রামমোহন সম্পর্কিত একটি তথাপূর্দ প্রবন্ধ পাঠে জানা যায় যে, ব্রাক্ষধর্মের আদর্শ ও মহিমা প্রচারের উদ্দেশ্যে রামমোহন যে সভার আয়োজন করতেন তাতে মুসলমান গ্রোভালের আসন নির্দিষ্ট হতো শামিয়ানরে বাইরে এবং হিন্দুদের শামিয়ানার অভ্যন্তরে। (মোহান্দ্র মাহযুক্ত উল্লাহ কৃত বুজির যুক্তি ও রেনেসা আন্দোলন)

(司)

Having completed all arrangements for his departure, Rammohun sailed from Calcutta by the Albion on the 19th of November. Careful even in this daring innovation on Brahman custom, to observe the laws of caste, he took with him Hindu servants to prepare his food and two cows to supply him with milk....

Rammohun was also accompained by two Hindu servants, by name Ramhurry Doss and Ramrotun Mukherjee. The latter as cook was entrusted with the duty of providing his master with food prepared in accordance with caste regulations (Life and letters of Raja Rammohun Roy. Second Edition, Pages 169 and 171.)

00

#### সেকুলারিজম প্রশ্ন

জাহাজে করে দুশ্ধবতী পান্নী নিয়ে সুদূর বিলাত গমনের মধ্যে ব্রাক্তন রামমোহনের জাত বাঁচানোর কৌশলে স্বধর্মীরা হয়তো খুশি হয়েছিল কিংল শামিয়ানার ভেতরে হিন্দু আর বাইরে মুসলমান ব্যাপারটাও জাত রখা করেছিল হয়তো। কিন্তু এই জাতপাতের সম্পর্ক মেনে হিন্দু মুসলমানে যৌথ জাতীয়তার ভাবনা তো একটা অসম্ভব কল্পনামাত্র। এই রামমোহনে প্রতি হুসেন বা ওদুদের এত পক্ষপাত কেন? সৈয়দ আহমদ খান বা সেয়দ আমীর আলীর প্রতিই-বা এত অপ্রীতি কেন? এ মুসলিম নেতারা আধুনির শিক্ষা চেয়েছিলেন, তবে মুসলিম স্বাতন্ত্রা ত্যাগ করতে চার্নান। এটাই তাদেরকে রামমোহনের দিকে টেনেছিল। এরা বাঙালি মুসলমানরে রামমোহনের 'বাঙালি' বানাতে চেয়েছিলেন, যে বাঙালি কলকতার হিন্দু রেনেসার একজন অধঃস্কন অংশীদার হিসেবে থাকবে। এর বিরাধিতাকে তারা বলেছেন সাম্প্রদায়িকতা এবং বাঙালিতের সাধনার পথে এর প্রতিবন্ধক। সেকালে মৌলবাদ কথাটা চালু হয়নি। নয়তো সুয়োগ থাকলে এ কথাটিও তারা ব্যবহার করতেন।

মুসলিম সাহিত্য সমাজ বাঙালি মুসলমানকে এক আত্মপরিচয়হীন প্রজাতিত পরিণত করতে চেয়েছিল। মুসলিম সমাজ তাই সংগত কারণে সেদিন একঃ কর্মসূচিকে অনুমোদন করেনি।



#### 00

ওলুদ ও হসেন—এই দুজনই মূলত শিখাগোষ্ঠীর বুদ্ধিবৃত্তিক কাভারি ছিলেন।
এদের Conviction বা বিশ্বাস যথেষ্ট শক্ত ছিল। আধুনিক মূগে ইসলানের
কার্যকারিতা নিয়ে তাদের সংশয় তো ছিলই, ইসলাম ও মুসলমান সমাজ
নিয়ে হীনন্মন্যতাও ছিল। যদিও এরা দাবি করতেন চিন্তার ও বিশ্বাসে তারা
মুসলমান, রাসুলের প্রতি শ্রন্ধাবান, কিন্তু এদের লেখালেখি তা সমর্থন করে
না। ধর্মবিশ্বাসের দিক দিয়ে এরা কিছুটা সংশারী ছিলেন বলা যার।
ইসলামের ব্যাপারেও তাদের সংবেদনহীনতা জনেক সময় এদের লেখালেখিতে
দৃশ্যমান হয়ে উঠেছে।

ওদুদ ও হুসেন ছাড়া শিখাগোষ্ঠীর অন্যান্য সদস্য যেমন কাজী মোতাহার হোসেন, আবুল ফজল ও মোতাহার হোসেন চৌধুরী এরা অনেকটা মধ্যপত্তি ছিলেন। ধর্ম নিয়ে এদের লেখায় যেমন সংশয়ের আভাস পাওয়া য়ায়, তেমনি অনেক ক্ষেত্রে সংবেদনশীলতাও লক্ষণীয়। অবস্থা ও পরিবেশের সাথে এরা অনেক সময় Accomodate করেছেন। আবার এদের চিতার ভেতরে বিভিন্ন সময় রূপান্তরও দেখা গেছে। ওদুদ বা হুসেনের মতো এরা Rigid ছিলেন না।

কাজী মোতাহার হোসেনের চিন্তাধারায় ওদুদ ও হুসেনের যথেষ্ট প্রভাব আছে। বুদ্ধির মুক্তির আন্দোলনের প্রবাহকে তিনি আজীবন বয়ে নিয়ে বেড়িয়েছেন, এটাও সত্য। তবে মুসলমান মনোভঙ্গির প্রতি তিনি কুলনামূলকভাবে সংবেদনশীল ছিলেন। শিখা পত্রিকায় 'নান্তিকের ধর্ম' বলে তুলি যে প্রবন্ধ লেখেন, সেখানে শাস্ত্রধর্মকে নয়, মানব ধর্মকেই শ্রেষ্ঠ বলেছেন। তিনি বলেন—

'বর্তমানে জনসেবাই শ্রেষ্ঠ ধর্ম বলে পরিকীর্ত্তিত।...আমানের প্রবৃত্তিগুলিকে অগৃহীত করে সতী না বানিয়ে ছাড়া দিয়ে যাতে তারা প্রবৃত্তিগুলিকে অগৃহীত করে সতী না বানিয়ে ছাড়া দিয়ে যাতে তারা প্রাপনা-আপনি সংপথে চলতে পারে, তার বাবস্থা করাই প্রকৃত ধর্ম-সাধনা।'<sup>১০</sup>

এটা অবশ্য ধর্ম নিয়ে মোতাহারের একধরনের সংশয়ী চিত্তের কথা এবং একজন ধর্মবিশ্বাসীর পক্ষে এসব কথা বলা মোটেই সংগত নয়। কালী সাহের 'আনন্দ ও মুসলমান গৃহ' লামে সে সমগ্র একটি প্রকল লোকে । তার মতামত এরকম—

তিন্ত চিন্তা ও আনন্দের তৃত্তিতে চেহারাম সে শাবনা ও কমনীয়তা পরিক্ট হয়, আহাও ইহাদের নাই। সুক্রচির অভাবে হৃদয় ও মনের উন্নত বৃত্তিগুলি বিকশিত ও চরিতার্থ হৃহতে পারে না।"

কাজী সাহের যথেট সংগীতানুরাগী ছিলেন। তার গৃহেও সংগীতের পরিবেশ ছিল। নিজের মেনাে বিশেষ করে সানজিনা ও কাহমিদাকে সংগীতজ্ঞ বানিয়েছিলেন। কিন্তু কালজেমে এরা সংগীতের নামে শান্তিনিকেতনের সংস্কৃতি এ দাশে আমদানি করে। এটা কাজী সাহেবের যাতজ্ঞাপ্রিয়তা প্রমাণ করে নাঃ বরং শিখাগোষ্ঠীর অপর আইডল বামমােহনের পাশে রবীপ্রনাথেরও রিনিঝিনি শোনা যায়।

আবুল ফজল ছিলেন মোল্লাবাড়ির ছেলে। তার আববা ছিলেন মসজিদের ইমাম, লেখাপড়া গুরু হয়েছিল মাদরাসাতে। ফজন স্মৃতিকখায় জানিয়েছেন—তার আববা তার কাছ থেকে ওয়াদা করিয়েছিলেন, তিনি ধেন জীবনে দাড়ি না কাটেন। পিতার প্রতি শ্রদ্ধাবশত তিনি আজীবন শাশ্রুমণ্ডিত ছিলেন।

ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে বিএ পড়তে এসে তিনি শিখাগোষ্ঠীর সহধারী হন।
তখন তারও ব্রত হয় বুদ্ধির মুক্তি। শিখাগোষ্ঠীর কাছে বুদ্ধির মুক্তি বলতে
বোঝাত পর্মীয় গোঁড়ামি থেকে মুক্তি, ধর্মের বিধিনিষেধ থেকে মুক্তি।
শিখাগোষ্ঠীর বাতাবরণেই তার মানস বিকাশ হয়েছিল, এতে সন্দেহ নেই।
ধর্ম নিয়ে তার একটা সংশয় যেমন ছিল, তেমনি টানাপোড়েনও ছিল।
ধর্ম নিয়ে তার একটা সংশয় যেমন ছিল, তেমনি টানাপোড়েনও ছিল।
পারিবারিক ধর্মীয় পরিবেশের সাথে শিখাগোষ্ঠীর লিবারেল চিন্তাভাবনা ভাকে
পারিবারিক ধর্মীয় পরিবেশের সাথে শিখাগোষ্ঠীর লিবারেল চিন্তাভাবনা ভাকে
একধরনের মানসিক দ্বন্দে ফেলে দিত। তার উপন্যাস ও প্রবন্ধগুলাতে এ
একধরনের হাপ স্পান্ত।

১৯৪১ সালে রবীন্দ্রনাথের তিরোধানের আগে তিনি তার কাছে একটি জিট লেখেন। এ চিঠির মর্ম শিখাগোষ্ঠীর দেখা রবীন্দ্রনাথের মডো স্মা রবীন্দ্রনাথকে যে প্রশ্ন করার সাহস ওদুদ বা হসেনের ছিল না, ফল্ল সেই সাহস অর্জন করেছিলেন। চিঠির কিয়দংশ উদ্ধৃতি দিই— ত্যাপনি লিখেছেন "বাঞ্জাদেশের আগখানায় সাহিত্যের আগো পড়েনি," অতি কঠোর সভ্য কথা। যদি নেয়াদবি মনে না করেন তবে এ প্রসলে আমার ও আমার বশ্বগথের দীর্ঘাদনের একটি পশ্ন উথাপন করি। বাঞ্জা সাহিত্যের অনির্বাণ ভাস্কর পর্যন্ত এ আগখানা বাঙ্গার দিকে ফিরে তাঝাননি—রবির কিরণে বিশ্ব আগোকিত হয়েছে, কিন্তু দুর্ভাগ্য আমাদের, বাঙ্গার মাটির অভিনায় রবির আলোকগাত হলো না। এর যথাযথ কারণ আমরা ধারণা করতে পারছি না। ওনেছি গল্পড়চ্ছের অনবদা গল্পঙ্গলো শিলাইদহে আপনাদের জমিদারিতে বসেই লেখা, শিলাইদহের মুসলমান প্রজামগুলীর মধ্যে আপনার কি আসন তা শ্রীযুক্ত সুধাকান্ত রায় চৌধুরীর প্রবন্ধ না পড়েও আমরা আন্দাজ করতে পারি, অথচ এদের জীবন আপনার কোনো সাহিত্য প্রচেষ্টার উপাদান হতে পারল না।"

এই ফজলকে আমরা দেখি পাকিস্তান আন্দোলনের সময় পাকিস্তানকে সমর্থন করতে। ওধু তা-ই নয়, কায়েদে আযমকে নিয়ে নাটক লিখতে। সেখানে তিনি জিন্নাহর আধুনিক, সবল নেতৃত্বের রূপকেই ফুটিয়ে তোলেন। পাকিস্তানের জন্মের মধ্যে তিনি কি কোনো মানবভন্তের প্রভ্যাশা করেছিলেন? পাকিস্তান তো ঘোষণা দিয়েই মুসলিম রাষ্ট্র। দে মানবভন্তের পথে যাবে কেন? ফজল বিরক্ত হন, তিনি লেখেন মানবভন্ত নামে একটি প্রবন্ধের বই। মানবভন্ত মানে পশ্চিমের উদারনৈতিকতা আরেকটু প্রসারিত করে বললে ধর্মনিরপেক্ষতা, যার প্রতিপক্ষ ধর্ম।

আবার তিনি বৃদ্ধির মুক্তির কাছাকান্তি হন। মানবতন্ত্রের প্রচার চালিয়ে তিনি পাকিস্তানকেই অস্বীকার করতে চান। মানবতন্ত্রের পক্ষে তার অবস্থানের জন্য তার ভক্তরা তাকে বলত নাস্তিক। পাকিস্তানের বিদায়ের পর নতুন সরকারের দুর্বিনীত আচরণের জন্য তিনি ক্ষুক্ত হন। তিনি লেখেন কর্তবৃদ্ধি। সরকারের মাদরাসা শিক্ষা বন্ধের উদ্যোগের তিনি তীব্র প্রতিবাদ করেন। কজ্পুল কাদের চৌধুরীর ইন্তেকালের পর তিনি তার প্রতি শ্রদ্ধা জানান এবং তার এপিকধর্মী বক্তব্য উচ্চারণ করেন—

'আমি মনে করি যার যা প্রাপ্য, তাকে তা দেওয়া উচিত। ইতিহাসের একপর্যায়ে ভারতীয় মুসলমানের জন্য পাকিস্তান আন্দোলন অপরিহার্য হয়ে উঠেছিল। সে আন্দোলনে ছাত্রনেতা ফজলুল কানের ওকত্বপূর্ণ

ভূমিকা পালন করেছিলেন। আমি ইতঃপূর্বে একাধিক প্রবান্ধ লিখেছি— পাকিস্তান না হলে স্বাধীন বাংলাদেশ হতো না। বৰ্তমান বাংলাদেশ পশ্চিমবঙ্গের অংশ হয়েই থাকত।<sup>১৯</sup>

সম্ভবত যাটের দশকে বাঙালি জাতীয়তাবাদী আন্দোলনের পক্ষে তার ভূমিকার জন্য মুজিব সরকার তাকে চট্টগ্রাম বিশ্ববিদ্যালয়ের ভিদি বানায় ২০'র পটপরিবর্তনের পর নতুন ইসলামর্ঘেষা সরকার তাকে শিক্ষা উপদেষ্টা বানায়। তার এই নানা রকম ভূমিকার জন্য অনেকে তাকে বলেছেন সুবিধাক্রান্ত। তবে এটা সতা যে, তার চিন্তাধারা ওদুদ ও হুসেনের মতো কোনো একটি নির্দিষ্ট পথ ধরে এপোয়নি। তার তেতরে ছিল বিস্তর স্ববিরোধিতা। তিনি একসময় লিখেছেন মানবতত্র। সেই তিনিই আবার লিখেছেন কোরানের বাণী। কোরানের বাণী গ্রহণের সাথে মানবতন্ত্রের বাণী মেলানো একটু কঠিন বৈকি।

তবে তরুণ বয়সে তিনি শিখাগোষ্ঠীর কাছ থেকে ধর্ম নিয়ে সংশয়ের যে দীক্ষা পেয়েছিলেন, তা আজীবন বহন করেছেন। সময়ে সময়ে এর তীত্ত ওঠানামা করেছে কেবল। ইতিহাস শেষ পর্যন্ত তাকে একজন শিখাপন্তি হিসেবেই শনাক্ত করবে।

শিখাপস্থিদের সাথে যুক্ত থেকেও যোতাহের হোসেন চৌধুরী ধর্মকে মোকাবিলা করেছিলেন কিছুটা সংবেদনশীল মন নিয়ে। ওদুদ ও ছসেনের মতো ধর্মকে তিনি স্থূলভাবে আঘাত করেননি, কিন্তু ধর্মের প্রচলিত টেক্টকৈ তিনি মনেপ্রাণে গ্রহণও করেননি। তার একটি উল্লেখযোগ্য বই হলো সংস্কৃতি কথা। এখানে 'আদেশপস্থি ও অনুপ্রেরণাপস্থি' বলে একটা প্রবন্ধ আছে। আদেশপত্মি বলতে তিনি শাস্ত্রপন্থিদের বুঝিয়েছেন। তার ভাষায়—যাদের কোনো সৃজনশীলতা নেই। তার মতে—যারা শরিয়তের আদেশ ভিঙিয়ে অন্তরের ইঙ্গিতে কাজ করেছেন, তারাই সৃষ্টি করতে পেরেছেন। এ তথ্যে চমৎকারিত আছে, বাস্তবতা নেই। ধর্মের প্রেরণায় কি অসংখা <sup>আর্ট</sup> কালচারের জন্ম হয়নি? মক্ষ অব কর্ডোভা, ইউরোপের ডিভাইন কর্মেডি, <sup>রড়ো</sup> বড়ো গথিক ক্যাথিড্রাল—এসব কি ধর্মের প্রেরণার ফল ন্যা?

চৌধুরীর মতে—আদেশপন্থিরাই বাংলার মুসলমান সমাজের যাবতীয় দু<sup>ন্তির</sup> কারণ। এ কথাটা শিখাপস্থিদের সবার মনের কথা। বিভিন্ন সময়ে তারা এ কথাটাই চারিয়ে নিতে চেয়েছেন। সমাজ বাস্তবতার ধার না ধেরে। মুসন্মান সমাজের প্রতি উপনিবেশিক অবিচারের কোনো বিশ্লেষণে না গিয়ে দিনের পর দিন তারা সব দুর্গতির জন্য ইসলামি শরিয়তকে কাঠগড়ায় দাঁড় করিয়েছিল। ত আরও পিউএফ বই ডাউনলোড করুন

www.boimate.com

চেষ্টা গ্রের মোকাবিধারে সংস্থাতিকে গাড় করিয়েভিক্তে ভার করে। তার্বার্থনার ভিল্—

দ্বা সাধারণ লোকের কালচার, আর কালচার ক্রিড, মার্ভিড লোকের ধর্ম। ভালচার মানে উল্লেখ্যর জ্বাসম সম্প্রে চেত্রনা, লোজন লোজন, আনন্দ ও প্রেম সময়ে অবহিতি। সাধারণ সেহেল ধর্মের মারক্ষতেই তা পেয়ে থাতে। তাই তাদের ধর্ম থেকে ব্যস্তিত করা আর কাপচার থেকে বজিত করা এক কথা।

ধর্ম মানে জীবনের নিয়ন্ত্রণ, মার্জিত আলোকপ্রান্তরা কালচারের মারকতেই নিজেনের নিয়ম্থিত করে। বাইরের জনেশ নর, ভেতরের সৃক্ষ চেতনাই তামের চালক, তাই তানের ছল্ ধর্মের ত এটা দরকার হয় না; বরং তাদের ওপর ধর্ম তথা বাইরের নীতি চাপাতে গেলে ক্ষতি হয়। কেননা, ভাতে তাদের দৃশ্ব চেতনাটি নট থরে যায়, আর সৃক্ষ চেতনার অপর নাম আত্য 🌬

চৌধুরী সাহেবের কথা মেনে নিলে আমাদের হীকার করে নিভে হয়, শিক্ষিত লোক ধার্মিক হতে পারে না। ওদুদের মতো চৌধুরীও টনিশ শৃতকের হিন্দু রেনেসার গুণমুগ্ধ ছিলেন। এই রেনেনার প্রিক্ররা তো কমবেশি সবাই শিক্ষিত হয়েও ছিলেন হিন্দু পুনক্ষীবনবাদী। চৌধুৱাঁত সাংস্কৃতিক ব্যাখ্যা এখানে টেকানো কঠিন। আসলে চৌধুরী ও তার সতীর্থরা মুসলিম মনের গড়ন না বুঝেই এখানে একটা ইউরোপীয় রেনেনা সামদানি क्तारक रहराहित्तन । तारनमा वा तिकतरमभन या-इ वनि मा रक्त, स्रोग रवा ইতিহাস-সংস্কৃতি-ঐতিহ্য বাদ দিয়ে নয়। ইউরোপেও সেটা হয়নি। ব্যুচ মুসলিম ঐতিহ্য ত্যাগ করে তারা বাঙালি মুসলমানের রেনেসাঁ চেয়েছিলেন। এটা তো একটা কাঁঠালের আমসন্ত।

ধর্ম নিয়ে সংশয় থাকা সত্ত্বেও চৌধুরী পাকিস্তান আন্দোলনের সময় করেনে আজমের নেতৃত্ব ও পাকিস্তানের ন্যায্যতার প্রশ্নে সরব হয়ে ওঠেন। কায়েদে আজম জিন্দাবাদ' বলে তিনি একটা প্রবন্ধ নিখেছিলেন-খা জিলাহর ব্যক্তিতৃ, আধুনিকতা ও রাজনৈতিক যুক্তির সারবভাকে প্রমাণ করে। পামি উদ্ধৃতি দিই—

অখন প্রশ্ন ওঠে, হিন্দু-মুসলমানের এই যে বিরোধ, এর জন্য দায়ী কে? এ সম্বন্ধে অনেক কথা বলতে হয়। তবে একটা কথাই এবানে বিশেষভাবে মনে পড়ছে: এবং সেটাই বলছি। এই বিরোধের গোড়ার

20

#### সেকুলারিজম প্রশ্ন

রয়েছে হিন্দু জাতীয়তার স্বপ্ন। হিন্দুরা তথু ইংরেজের কবল থেনে ভারতের মুক্তি কামনা করেনি, হিন্দু ঐতিহ্যের পুনংপ্রতিষ্ঠারও কামনা করেছিল। কংশ্রেসের গায়ে শেষ পর্যন্ত যে রংটা লাগল, জা তো এই হিন্দু জাতীয়তার রং, আর এই রঙের পূজাই শেষ পর্যন্ত সার্থক ভারত জাতীয়তার অন্তরায় হয়ে দাঁড়াল। মুসলমানরা দেখল এখানে তাদের ঐতিহ্যের মৃত্যু, তাই ধীরে ধীরে জাতীয়তাবাদে বিশ্বাসহারা হয়ে পড়ল। ফলে এই বিভাগ। শ

মানুষের মনের পরিবর্তন হয়। তার ভেতরেও কি পরিবর্তনের রেখা দেখা নিরেছিল?

সুসলিম সাহিত্য সমাজ ও তার নেতা কর্মীরা এ দেশে প্রথম বুলিবৃত্তিক ও বুসলিম সাহতে, আংক্ষৃতিকভাবে ইসলামকে মোকাবিলা করা <sup>লেশে</sup> থান বৃত্তিবৃত্তিক ও তি কাল বিষয়-আশাম নিয়েও প্রশ্ন ওরা করে। তবু করে। ইনলামের প্রাংকৃতিকতাতে। প্রভাজিকাল বিষয়-আশ্বা নিয়েও প্রশ্ন ওরু করে। ইনলামের তারা কেউই শাস্ত্রবিদ বা আলেফ চিস্কের নামে ব্যা ন্তি ছিলেন, তারা কেউই শাস্ত্রবিদ বা আলেম ছিলেন নামে বাসা বিষয়ে তাদের যে খুব গভীর অধিকার ভি প্রভাজিকাল বিষয়ে আদের যে খুব গভীর অধিকার চিল, এমন বলা নার ত্বিপরেও তারা থিওলজিকাল বিষয়ে জনধিকারচর্চাই করেছিলেন বলা ন্তা আধুনিক কালে ইস্লামের অকার্যকর হয়ে মাওয়া, ইস্লামি শরিয়নে কলেত বর্জন, রাস্লা (সা.)-এর নব্যতকে ওরত্তীন মনে ব্যা বর্তন

হসলাম ধর্ম ও ধার্মিকতাকে তাদের কান্তে গোড়ামি, রক্ষণশীলতা, জরু বিশ্বাস, আড়ন্ট বুদ্ধি, অজীতমুখিতা বলে মনে হয়েছিল। মনে হয় তাদের যুত ক্ষোভ ছিল মোল্লা-মৌলভিদের ওপর। তাদের মনে হয়েছিল, এরাই ইপলামকে পিছু টেনে ধরেছে। তাই মধ্যযুগে ইউরোপের চার্চের মতো মোল্লাতস্ত্রকে তারা আক্রমণ করেছিলেন। মুশকিল হয়েছ, চার্চের মতো ইসলামে মোল্লাতত্ত্বের কোনো জায়গা নেই এবং কখনো ছিল না। আলেনা আমাদের সমাজে ইসলামি নৈতিকতার ঝাডাটি ঐতিহাসিক কাল ধরে উচু করে ধরে আছেন। হয়তো এটাই ছিল তাদের বিরাগের কারণ।

বাঙালি মুসলিম সমাজের পিছিয়ে পড়ার প্রধান কারণ ছিল উপনিবেশিক জুনুম ও প্রতিকৃলতা। আশ্চর্য হয়ে যাই, শিখাগোষ্ঠীর শেখকরা উপনিবেশিক শাসনের বিরুদ্ধে টু শব্দটি করেননি; বরং কখনো কখনো ইংরেজদের প্রতি অনুরাগের প্রকাশ ঘটিয়েছেন।

ধকৃতপক্ষে শিখাগোষ্ঠীর ইসলামকে নিয়ে অপ্রীতি প্রকট অন্নতার পর্যায়ে পৌছে গিয়েছিল। তাই 'যা কিছু হারায়, কেষ্ট বেটাই চোর'-এর মডো ইসলামের দিকেই এরা নির্বিচারে তির নিক্ষেপ করে গেছেন। ওদুদের বাংলার জাগরণ গ্রন্থের আলোচনা প্রসঙ্গে হুমায়ুন কবির এই অধ্বতার নিকে ইঙ্গিত করে লিখেছেন—

শত্যের সন্ধানের মধ্যেও কিন্তু বারবার জাতীয় অভিমান, সামাজিক সংকীর্ণতা এবং অন্যান্য ধরনের মানবধর্ম বিরোধী মনোজব এসে বাংলানেরের ভার বাতিক্রম হার্নি। ভাষার পিউএফ বই ডাউনলোড করুন www.boimate.com

যারা বৃদ্ধির মুক্তির দোহাই দিয়েছেন, তারাও বছকেরে মন্ত্রেদে সংকারের দাস, কোনো কোনো খেনরে সে—সংকার বিদেশজাত, কিন্তু বলেশিই হোক, আর বিদেশিই হোক, থেখানে বৃদ্ধির সহজ প্রবাহকে আচার বা অভ্যাসে ব্যাহত করেছে, সেখানেই মানবধর্ম দা খেয়েছে। যারা বৃদ্ধির মুক্তি ও মানব কল্যাণকে মনেপ্রাণে গ্রহণ করেছেন, তাঁদেরও সময় সময় পদশ্বলন হয়েছে।

বলাই বাহল্য, আমাদের সমাজে শিখাগোষ্ঠীর লেখকরাই প্রথম সাংস্কৃতিকভাবে ইসলাম নিয়ে সংশয়, সন্দেহ ও হীনন্মন্যতা তৈরি করে। হয়তো বলা যায়, কিছুটা নান্তিকতাও প্রচার করে। আজকে আমাদের মধ্যবিত্তের মধ্যে ইসলাম নিয়ে যে টানাপোড়েন দেখি, তার প্রথম বীজ রোপিত হয় এদের হাতেই।

শিখাগোষ্ঠীর চিন্তাভাবনা সমকালে কেউ গ্রহণ করেনি। কিন্তু এদের মুদ্ধি ভাষা পেয়ে যায় এ দেশে ভাষা আন্দোলনপরবর্তী ভাষাভিত্তিক বাঙালি জাতীয়তাবাদের প্রকট উত্থানের ভেতর। ভাষাভিত্তিক জাতীয়তাবাদের বুদ্ধিবৃত্তিক মাডেলটা নেওয়া হয়েছিল কলকাতাকেন্দ্রিক হিন্দু রেনেসার শাস থেকে। শিখার মাডেলও ছিল হিন্দু রেনেসা।

ভাষাভিত্তিক বাঙালি জাতীয়তাবাদের নামে যে সেকুলার চিন্তার বিকাশ ঘটে,
তার পেছনে শিখার যুক্তিগুলোই অনেকখানি কার্যকর ছিল। ১৯৬০-এর
দশকে বদরুদ্দীন উমরের লেখা বাঙালি মুসলমানের ফদেশ প্রত্যাবর্তন এবং
১৯৮০-এর দশকে আহমদ ছফার লেখা বাঙালি মুসলমানের মন-এ যে যুক্তি
সাজিয়ে বাঙালি মুসলমানকে শাপশাপান্ত করা হয়েছে, তার বহু কিছু শিখার
চিন্তা থেকে আহরিত। বিশেষ করে এ দুটো লেখার পূর্বসূরি হিসেবে ওদুদোর
সম্বোহিত মুসলমান-এর কথা বলা যেতে পারে।

ভাষা আন্দোলনপরবর্তী বাঙালি জাতীয়তাবাদকে কেন্দ্র করে যে বৃদ্ধিবৃত্তিই সিলসিলা তৈরি হয়েছে, তা শিখারই বিলম্বিত স্বপ্ন প্রণ মাত্র। এই সিলসিলার মধ্যে আছেন আবদুল হক, আহমদ শরীফ, বদরুদ্দীন উম্বর্গ, সিরাজুল ইসলাম চৌধুরী, আনিসুজ্জামান, হাবিবুর রহমান, বোরহানউদ্দিশ খান জাহাঙ্গীর প্রমুখ। এদের চিন্তাচর্চার মধ্যে ইসলাম নেই। ইসলামকে কোনোভাবেই এরা আত্মপরিচয়ের অংশ হিসেবে মনে করেন না। ইসলামক ভিত্তি করে রাষ্ট্র, জাতীয়তাবাদ, সংস্কৃতির বিকাশ তো দুরের কথা। আশ্লুক ভাষাভিত্তিক বাঙালি জাতী 🚳 খান পিছিব করেন বাঙালি মুসলমানের মধ্যে ভাষা

ন্ত ধার্মের ভেতবো লাড়াই নাগিয়ের যো বাজান বিভালন তৈরি বরা হরেছে, চার

শুখার সমকালে এর লেখকরা ইসলামকে গোঁচারি, রজন্ম ল্ডা ও পুর্বার পুরাতমুখিতার সাথে মুক্ত করে দেখতেন। ৭০-৮৮)র দশত থেকে ভারত্তাতিক রাজনাতির নানা সমাকরণে এট্ডকেই বলা হতে লাজ ্রীলবাদ। 'ওয়ার অন টেররের' কালে এসে ধ্বন বলা হছে ছঞ্জু নাল্যানার আসলে পরিভাষা নাই থোক, ইনপামোফোরিয়ার এইনা এই বক্তম আছে। এখন যারা শিখার সিলসিলা বহন করে, এরা অভও চ ্রভালো ব্যবহার করেই ইসলামের সাথে মোকাবিলা করার চেই করে। এদিক দিয়ে শিখাগোষ্ঠীর চেতনাকে বাঙালি মুসলমান সমাজের কমজিভয় ক্লা থেতে পারে।

মাশ্রালি মুসলমান ঐতিহাসিক কাল ধরেই ভাগাভিত্তিক ভাতীয়ভারাকে সাহে নিজেদের আত্মপরিচয়কে কখনো শনান্ত করেনি। ভাষা তানের কখনোই পরিচয়ের মাপকাঠি হয়নি। তাদের প্রথম পরিচয় ছিল ইনলাম। রিউত্ত পরিচয় ছিল ভূখণ্ড। সুলতানি আমল ধেকে এই ভূখণ্ডাত পরিচয়ের নূলা। ভাষা আন্দোলনের পর থেকে কেবল ভাষাভিত্তি পরিচয়তে মাল রাজনৈতিক-সাংস্কৃতিক সমীকরণের ফলে কৃত্রিমভাবে বিবণিত হতে তেল হয়। এই ভাষিক পরিচয়ের আধ্যাত্মিক-সাংস্কৃতিক মাত্রা তৈরি হয়েছে কলকাতার হিন্দু রেনেসার অনুকরণে। এটা পূর্ব বাংলার বাঙালি মুসলমানের পরিচয় নয়। এটা সম্পূর্ণ আরোপণমূলকভাবে রাজনৈতিক উক্তেশ্য ৬পত থেকে চাপিয়ে দিয়ে বাঙালি মুসলমানের সর্বনাশ করা হয়েছে। এই **সর্বনাশের প্রথম কারিগর হলেন শিখাগোষ্ঠীর ভাবুকরা**।

#### द्विम

- রইসউদিন আরিফ, আত্মবিস্ফৃত বাঙাদী। ঢাকা : বুক্তমান্টার, ২০২০ আবদুল কাদির, কাজী আবদুল ওদুদ। ঢাকা : বাংলা একারেমী, ১৯৭৬
- ७. वारमूल इक, 'कांकी जारमूल अमृत : राष्ट्रिका, वन्न की (अफ्रा-डेर-डेर-डेर-
- সম্পাদিত)। ঢাকা : একাডেমী পাবলিশার্স, ১৯৮২
- 8 আরও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন www.boimate.com

#### दलकुलाजिकम वहा

- d. Byer, Trept, Sound
- श्रावमून कांस्त्र, कांगी आमान अनुमा।
- 9 MINT

dio

- অনুদাশতর বায়, 'কালী আবদুল ওদুদ', চক্কবাশ, প্রবদ্ধ সময়, য়য়, য়য় বছা বলিকার
  মিত্র ও গোষ পারশিশার্স প্রা, শি, ১৪০৬
- निचा, शका रेड्स, ১৩००
- ১০. শিখা, ১৯৩১
- 55. Mail. 5526
- ১২, আবুল মজল, সাহিত্য সংস্কৃতি ও জীবন। চট্টগ্রাম : বইগর, ১৯৬৮
- ১৩, আবুণ ফজন, ওতবুদ্ধি, ঢাকা : মুক্তধারা, ১৯৮৫
- মোতাহের হোদেন চৌধুরী, সংস্কৃতি কথা। ঢাকা : নতরোজ কিতাবিস্তান, ১৯৯৬
- ১৫. মোতাহের থোনেন চৌধুরী, 'কায়েদে আমম জিলাবাদ', মোতায়ের য়েলে চৌধুরী রচনাবলী, প্রথম খণ্ড ঢাকা : বাংলা একাডেমী, ১৯৯৫
- ১৬. চতুরজ, বৈশাখ, ১৩৬৪

# আবদুর রাজ্জাক থেকে আহমদ ছফা : সেকুলারিজমের পালাবদল

60

ব্রধ্যাপক আবদুর রাজ্ঞাক ছিলেন ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রথম জামান্ত ছাত্র 6 পরবর্তীকালে শিক্ষক। সেই কালে ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ে মুসলমান ছাত্র ৪ শিক্ষক ছিল হাতে গোনা। তখন মুসলমানৱা হিন্দু আধিপত্যের সামনে প্রায় নিমশেষ হয়ে গেছে বলা চলে। রাজ্ঞাকের ভাষায়-

'আমরা তথন বেশির ভাগ ধৃতি-শার্ট পরতাম। তথনকার পিরিয়াডে দি মুসলিমস ওয়েয়ার কমপ্লিটলি সোয়েফট ওভার।<sup>'</sup>

বাজাক ব্রিটিশ আমলের শেষটা দেখেছেন। তারপর পাকিন্তান আমলের তেওঁর দিয়ে বাংলাদেশে পৌছেছেন। তাই তার এক জীবনে বাংলাদেশের সাম্ভেতিক বাস্তবতার রূপান্তরগুলো চোখে ধরা দিয়েছে এবং তিনিও অবস্থার সাগে মিলিয়ে কখনো কখনো বদলে গেছেন।

আলাকের ভেতরে কিছু ব্যতিক্রমী চরিত্র ছিল। তিনি সব সময় ঢাকাইয়া তবানে কথা বলতেন। এতে তার কোনো লজা ছিল না। যেখানে তার স্থানৰ ও শিষ্যকুল কলকাতাইয়া প্ৰমিত বাংলায় কৰা বনতে গাবলে ত্তর যেতেন, সেখানে এসবের প্রতি তার কোনো ক্রছেপ িল না। কলোক সাজার মরিয়া চেষ্টা তার মধ্যে বড়ো একটা দেখা যায়নি। এই শাঘুরা চেঙা তার মধ্যে বিভাগ বিদান ছিল-ভা আরও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন www.boimate.com

42

#### व्यक्तमासिक्तम् अञ्च

'আধুনিক বাংলা বন্ধ সন্তানের ঠিক মুপের ভাষা না, গেলাপড়া শিইখ্যা লায়েক অইলে তখনই গুই ভাষাটা তার মুখে আধে।'

এই চাকাইয়া জবান ও সাধারণ জীবনধাপন সত্তেও দেশে তার বিস্তব প্রভাব-প্রতিপত্তি ছিল। সমাজের উঁচু প্রেণির সাথেই তার চলাফেরা ও খায়খাতির ছিল। তার শিবাকুলও ছিল সামাজিকভাবে প্রচণ প্রভাবশালী। শিষ্যকুল তাকে ভায়জিনিস বলে ডাকতেন। ইয়তো তার ওই ব্যতিশ্রমা চরিট্রের জনা।

ক্লাসিক্যাল টিচার বলতে যা বোঝায়, তিনি তা ছিলেন না। ছাত্র পঢ়ানো, ক্লাসে লেকচার দেওয়া, এগুলো তার ধাতে ছিল না। এসব না করার কারণে বিশ্ববিদ্যালয় কর্তৃপক্ষের সাথে তার ঘনঘন বিরোধ হতো। কিন্তু শ্রেণিগত এ সামাজিক মর্যাদার কারণে তার অবস্থানের কখনো হেরফের হয়নি।

তবে তিনি মজলিসি আলোচনায় ছিলেন পারসম এবং এ ধরনের জালোচনা তার ভককুনোর কাছে রীতিমতো উপভোগা হয়ে উঠত। এসব বৈঠকা আলোচনায় তিনি তার চিন্তাভাবনাকে প্রসারিত করতেন ও ভক্তকুলকে কামে টানতেন। জ্ঞানজগতের সাম্বেও তার একধরনের যোগাযোগ ছিল এবং দ্নিয়ার পরিবর্তনগুলো সম্বন্ধে তার সজাগ দৃষ্টি ছিল। কিন্তু আলকভোনিত অর্থে যে জ্ঞানচর্চা, তার দিকে তার তেমন আগ্রহ ছিল না। বিশ্ববিদ্যালয়ে চিনি সক্রিয়ভাবে শিক্ষক রাজনীতিতে লিপ্ত থাকতেন এবং দেশদাবার নিয়েও তাকে ব্যস্ত থাকতে দেখা যেত।

জীবনে তিনি তেমন কোনো লেখাজোখা করেননি। এ কারণে তার শ্রেণিবদ্ধ
চিন্তার কোনো নমুনা আমাদের কাছে নেই। তিনি তার মজালিসি চঙে বেনব
আলোচনা করেছেন, তার কিছু নিয়ে আলাপচারিতা ও কথোপকখনের চঙে
গ্রন্থবন্ধ করেছেন তার দুই বিদন্ধ শিষা সরদার ফজলুল করিম ও আহমদ
ছফা। সরদারের বইটির নাম ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় ও পূর্ববন্ধীয় সমাজ এবং
আহমদ ছফার বইটি হলো ফদাপি আমার ওকা। একে শ্রেণিবদ্ধ আলোচনা
না বলে বলা যায়—Stray reflections—বিক্ষিপ্ত ভাবনারাজি।

কিন্তু আবদুর রাজ্ঞাকের কৃতি অন্যখানে, অন্তত তার বিদর্ধ শিষারা তাই মনে করেন। ভাষা আন্দোলন উত্তর ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়কে কেন্দ্র করে ৬০ ও ৭০ দশকে যে সেকুলার বাঙালি জাতীয়তাবাদী ভাবনাচিস্তার বিকাশ মতে, তিনি তার সাংস্কৃতিক নেতৃতু দেন। বাংলাদেশকে পাকিস্তান থেকে বিজ্ঞি

ত্বতা আলাদা বাট্ট বিলেবে গড়ে তোলার ধারণাটি তার মাথা থেকেই সালে।

লা নিয়াবলের মধ্যে পশ্চিমা উদারনৈতিক ব্র্জোয়া, কমিউনিস্ট ও পাছ লাভপতি সব লাতের শোকই ছিল। রেহমান সোবহান, কমান হোমেন ও চলবের মতো পাড় কমিউনিস্ট, আনিস্ক্রামানের মতো ভারতপত্তি, চফার হারের সমাজতগ্রী—সনাই তার আখড়ায় জমায়েত হরেছিল। ওদিকে প্রহান সোবহান ও কামাল হোমেন ছিলেন উর্দুভাষী। মোটকথা, পাকিরান প্রতিষ্ঠার পর যে সমন্ত বৃদ্ধিজীবী বাংলাদেশের জন্ম প্রক্রিয়ার সাথে জড়িত লা রা নেতৃত্ব সেন, রাজ্ঞাক ভাতে হয়ু নেতৃত্বই দেন না-পুরো

বিজ্ঞাতিত ই চুল, মুসলিন লীপের রাজনীতি সাম্প্রদায়িকতা, টু ইকোনামির বারণা—এসব চিন্তাভাবনা তার বাড়ির ড্রইংরুমে তৈরি হয় বলে শোনা বার। প্রধানত তার পশ্চিমার্ঘেষা শিষ্যরা টু ইকোনমির আড়ালে বাঙালি জাতীয়তাবাদের অর্থনৈতিক পউভূমি এবং কমিউনিস্ট ও ভারতপত্মি শিষ্যরা বাংকৃতিক পউভূমিকে কাঠামোগত রূপ দেওয়ার চেষ্টা করে। কথা হলো— এই বিচিত্র ধরনের শিষাকুলকে তিনি কীভাবে সমন্ত্য় করেজিলেনং

তবনকার জাতীয়, সাধ্বলিক ও আন্তর্জাতিক রাজনীতির সমীকরণে তার এই বিচিত্র শিষ্যকুল মুসলিম জাতীয়তাবাদের বিক্রান্ধে ঐক্যবদ্ধ হয়েছিল এবং পাকিস্তানকে ভেঙে ফেলার সিদ্ধান্ত নিয়েছিল। কিন্তু বাংলাদেশ হওয়ার পর দেবা পেল, ভারতপত্মি বাঙালি জাতীয়তাবাদীরা অন্যদের টেকা দিয়ে এগিয়ে দেছে, যার ফলে কমিউনিস্টানের রেডিকাল সমাজ পরিবর্তনের ষণ্ণ ও ইনারনৈতিকদের পশ্চিমা মডেলের সেকুলার রাষ্ট্র প্রতিষ্ঠার ভাবনা সব বেহাড বার পেছে। এ রকম পরিবর্তনে রাজ্জাকের প্রতিক্রিয়া অনেকটাই নৈর্বান্তিক। ক্রের পেছে। এ রকম পরিবর্তনে রাজ্জাকের প্রতিক্রিয়া আমরা দেখি না। এ সময় ক্রেরে সোলাচল পাকলেও তার কোনো প্রতিক্রিয়া আমরা দেখি না। এ সময় ক্রেকেটা প্রতিক্রিয়াহীন নৈর্বান্তিকভার ভেতরে উপমহাদেশের রাজনীতিকে শিক্ষির হাতে তুলে দেওয়ার তিনি এক নীরব অংশীদার হয়ে থাকেন।

তার বাপোর হলো, আবাদুর রাজ্ঞাক পাকিস্তান আন্দোলনের সঙ্গে সক্রিয়তারে জৈতে সম্পূত করেছিলেন। তিনি মুসলিম দীগা নেতা ফুলুর রহমানের বিচিনি প্রচারে কীজারে পারে হেটে কাজ্ঞ করেছিলেন, তার এব সবস বর্ণনা দৰতে পাই সরসার ও ছফোল স্ক্রিত। তিনি বী কারণে পাকিস্থান দাবির ভারত পিউএফ বই ডাউন্লোড করুন www.boimate.com লাকে সম্প্ৰি আনিয়েছিলেন, ভারত এক স্থানি কৈক্ষিয়ত দিয়েছিলেন স্থান আন্ত্ৰের স্থালতিকে ইস্লামিক একাডেমিতে দেওয়া এক সকুতায়। সে বকুতার এক ব্যান স্থামনা দেখি চন্দার জনানিতে—

তথাম কইছিলাম আপনোর বাংলার যত উপন্যাস পেলা ব্রহার দর এক প্রারাখার আনেন। হিন্দু লেখক মুসলমান লেখক ফারাক কইরেন না। তারপর সার উপন্যাসে যত চরিত্র স্থান পাইছে রাম, খ্যাম, যদুমধু, করিম-বহিম নামগুলো খুঁইজ্ঞা বাইর করেন। তখন নিজের টোকেই দেখতে পাইবেন, উপন্যাসে যেসব মুসলমান নাম স্থান পাইছে তার সংখ্যা পাঁচ পার্সেন্টের বেশি অইব না। অথচ কেলে মুসলিম জনসংখ্যার পরিমাণ অর্ধেকের বেশি। এই কারণেই আমি পাকিস্তান দাবির প্রতি সমর্থন জানাইছিলাম।...

আপনে এখন ধর্মতান্ত্রিক রাস্ট্রের কথা কইতাছেন তখন সিচুরেশন আছিল এরেবারে অন্যরকম। আরেকটা জিনিস মনে রাখবেন, উপন্যাস অইল গিয়া আধুনিক সোশিয়াল ডিসকোর্স। বেঙ্গলে হিন্দু মুসলমান শত শত বছর ধইর্য়া পাশাপাশি বাস কইর্য়া আইতাছে। হিন্দু লেখকেরা উপন্যাস লেখার সময় ডেলিবারেটলি মুসলমান সমাল ইগনোর কইরা গেছে। দুয়েকজন ব্যতিক্রম থাকলেও থাকবার পারে। বড়ো বড়ো সব হিন্দু লেখকের কথা চিস্তা কইর্য়া দেখেন। তারা বাংলার বায়ু, বাংলার জল এই সব কথা ভালা কইর্য়াই কইয়া গেছে। কিন্তু মুসলমান সমাজের রাইটফুল রিপ্রেজেনটেশনের কথা যখন উঠছে সকলে এক্লেরে চুপ। মুসলমান সমাজের সংস্কৃতির অধিকার ঘেইক্যা বঞ্চিত করার এই যে একটা স্টাবর্ন আটিটিউজ হেই সময়ে তার রেমেডির অন্যকোন পত্না আছিল না।

বাংলা উপন্যাসের উদাহরণ দিয়ে রাজ্জাক অবশ্য পাকিস্তান আন্দোলনের পকে একটা সমাজতাত্ত্বিক অর্থনৈতিক ব্যাখ্যা হাজির করেছিলেন এবং এই ব্যাখ্যার সারবস্তাকে চাইলেই সহজে উড়িয়ে দেওয়া যার না। এবন পাকিস্তানকে তিনি আদর্শিক কারণে অথবা অর্থনৈতিক বাস্তবের সুরায় হিসেবে কেন গ্রহণ করেছিলেন—সেই আলোচনা আমরা করব। তবে ভার আগে চিন্তাগতভাবে তার মুসলিম জাতীয়তাবাদ থেকে বাগ্রালি জাতীয়তাবাদ প্রাপ্তর বিষয়ে আরও কিছু বর্ণনা আমরা দেখতে চাই। এ বর্ণনাটা আমরা পাই ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয়ের একস্ত্র আন্তেপিন্তব্য বহু ভাউনিলাভ কুলাক্ষক সেয়াদ সাজ্জাদ হোসায়েনের

ভাবানিতে। সাজ্ঞাদের সাথে রাজ্ঞাকের একসময় সুধ সন্তর্গতা জিল, ভিশ্ন প্রাণাশক কারণে এই অন্তরগতা পরশতী সময়ে মতাগুরে—একর্লিক ক্রান্তর্গতা সাজ্ঞাদের এ রয়ান পদ্ধপাতনুষ্ঠ তর্গন। সাজ্ঞান্তরগ ধার্লিক হয়। তারপরেও সাজ্জাদের এ রয়ান পদ্ধপাতনুষ্ঠ তর্গন। সাজ্ঞান্তর ধার্মা রাজ্ঞাক জিলেন পারিস্টান আন্দোপনের সময় A familical admitted

গ্রহা বিশ্ববিদ্যালয়কে কেন্দ্র করে প্রতিষ্ঠিত পাকিস্তান আন্দ্রেপনের সাপ্তেইক সংগঠন পূর্ব পাকিস্তান রেনেলা সংসদের তিনি ছিলেন প্রধান তাত্তির এক দান্তির আহমদে সম্পাদিত পান্তিকা পাকিস্তান-এর সন্দ্রতম উপনেক্ত সাম্প্রদায়িক হিন্দুদের হাতে নাজির খুন হওয়ার পর তিনি এক মর্মপেশ্

ত্রপরে সাজ্জাদ আমাদেরকে যে রাজ্জাকের সঞ্চান দেন, তা এক নতুন বাজ্জাক। এতদিনে রাজ্জাকের পুরোপুরি রাজনৈতিক ধর্মান্তর ঘটেছে। তিনি শিখেছেন—

'এটা ১৯৬৫ সালের পাক-ভারত যুদ্ধের সময়ের কথা। ভারত হঠাই করে লাহোর ফ্রন্টে আক্রমণ করে যখন এই যুদ্ধ ভক্ত করে তথন পশ্চিম ও পূর্ব পাকিস্তানের জনসাধারণ অত্যন্ত উত্তেজিত হয়ে ওঠে, ঠিক তথনই একদিন ঢাকা ইউনিভার্সিটিতে আমার অফিসে আকর রাজ্জাক সাহেব প্রবেশ করে প্রস্তাব করেন যে, আমি কেন বাজনি জাতির ইতিহাস একটি লিখি। আমি তাকে বলেছিলাম, আমনা তো দুটি বাঞ্জালি জাতির কথা জানি। হিন্দু বাঞ্জালি জাতি এবং মুসনিম বাঞ্জালি জাতি। এদের মধ্যে ভাষাণত এবং কিছুটা নৃতাত্ত্বিক মিল ছাড়া আর তো কোনো ঐক্য নেই এবং বহুকাল ধরে রাজনীতির ক্ষেত্রে এদের বিরোধ বাংলার ইতিহাসকে প্রভাবিত করেছে। সূত্রাং ক্রিয়বদ্ধ একটি বাগ্রালি জাতির পরিচয় কোথায়ং

এ প্রনের সোজাসূজি কোনো জবাব না দিয়ে জধাপক বদলেন প্রকিন্তানের আদর্শ মিথা। প্রমাণিত হয়েছে। সূতরা নতুন করে একটি সমাধান প্রজাতে হছে। তিনি মান করেন, বাংশা আসামরে নিয়ে একটি বাঙালা রাষ্ট্র কায়েম করেই এ সমনাতি সমাধান কর নিয়ে একটি বাঙালা রাষ্ট্র কায়েম করেই এ সমনাতি সমাধান কর নিয়ে কথা ওনে আমি স্তাভিত হয়ে উঠলাম। যে ভাবার দিয়েছিলাম, যাবে। কথা ওনে আমি স্তাভিত হয়ে উঠলাম। যে ভাবার দিয়েছিলাম, বাবে। কথা ওনে আমি স্তাভিত হয়ে উঠলাম। যে ভাবার দিয়েছিলাম, বাবি জামার কর্পন্ত মনে পড়ছিল। আমি তাকে বলি, পারিস্তাল আমি তাকে বলি, পারিস্তাল আমি তাকে বলি, পারিস্তাল আমারা ছারে। ভাগনানের মতে আমরা ছারে। ভাগনানের মতে

2020

শিক্ষকোই এ আন্দোলনে আমাদের টেনে এনেছিলেন। সুতরাং কেনো পাকিজানের প্রয়োজন হরেছিল তা আপনার কাছে ব্যাখ্যা করার প্রয়োজন আখার নেই।

আল পাকিজানের নয়স মাত্র ১৭ বছর। আপনি কি বলবেন, যে আদর্শের অনুপ্রেরণায় পাকিজান প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল, ১৭ বছরের মধ্যেই তার চূড়ান্ত পরীকা হয়ে গেছে? আর যদি কোনো জাতি প্রতি ১৭ বছর তার রাষ্ট্রীয় কাঠামো ভেঙে-চুরে নতুন করে গড়তে চার তাহলে এর শেষ কোখায়? পরবর্তী ১৭ বছরের পর আরেক জেনারেশনের তরুণেরাও তো প্রশ্ন করতে পারে, যে বাঙালি রাষ্ট্রের কথা আপনি বলছেন তাও আমাদের রাজনৈতিক উপযুক্ত সমাধান নয়। এই ভাঙাচোরার প্রক্রিয়া কি নিরন্তরই চলতে থাকবে? পাকিন্তানের বয়স যদি অন্তত্ত পঞ্চাশ বছর হতো এবং পধ্যাশ বছরের অভিজ্ঞতার আলোকে আপনি ঘোষণা করতেন, ওই আদর্শ নিক্ষল বা ব্যর্থ প্রমাণিত হয়েছে, আপনার কথার কিছুটা ওরুত্ব দিতাম, কিন্তু ১৭ বছরের মধ্যেই আপনি মত পালটালেন কেন?

আমার যুক্তির কোনো উত্তর তিনি সেদিন দেননি। তবে এরপর থেকে তিনি আমার সঙ্গে বাক্যালাপ প্রায় বন্ধ করে ফেলেন। এবং এর কিছুদিন পর আমাকে দেখলে রীতিমতো মুখ ঘুরিয়ে ফেলতেন। '°

রাজ্জাকের এই রূপান্তরে সাজ্জাদ নিক্ষয় খুব দুঃখ পেয়েছিলেন। সাজ্জাদের মতে রাজ্জাক আদর্শিক দিক বিবেচনা করেই পাকিস্তান আন্দোলনে সমর্থন দেন। তার এই আদর্শিক রূপান্তর প্রসঙ্গে সাজ্জাদের মূল্যায়ন—

To this day, I feel puzzled when I think of Mr. Razzaq's volte face. How could be have disowned his own early history, forgotten his own research on the subject of Hindu-Muslim relations and had even told me on one occasion that he would prefer to have beheaded in a Muslim theocracy rather than support a united India?"

নাজ্জাদের এই বিবৃতি কিছুটা দীর্গ হলেও রাখ্জাকতে বোকার জনা বেশ জক্তিরি ও কাজের। বিজেয় করে উঠতি বাঙালি মুসলমান মধাবিতের মানসিক রূপাত্তর, পাকিষ্<sub>ত অরও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন</sub> তাদের উচ্চোশা, পর্বতী সমূরে www.boimate.com

্তাশা এবং শেষমেশ বাংলাদেশ পর্বে এদেও তাদের আশা নিরাশার ্তাশা এবং লোলাচলের তেতরে যেন রাজ্ঞাবেনা ব্যক্তিকের রূপটিত কুটে উঠেছে। লোলাচলোন একদিকে মতাদর্শ আবার জন্যদিকে বাস্তব সুবিধান্তবক কুসমন্তবন

ছুন্ আধিপতোর এক বাংলায় বড়ো হয়ে ওঠার মচিজতা রাঞ্জাকের হুন্দু আন । এই আধিপতা থেকে মুক্তির জনা তিনি পাকিস্তান চেয়েজিন হুমোছণ। বটে, কিন্তু এই আধিপতাকে সংস্কৃতির জায়গায় পুরোপুরি মোঙাবিলা করতে বচে, দেও দা পারায় তিনিও হীনমান্যতা থেকে পুরোপুরি মুক্ত হতে পারেনি। তাই নির্নাহতক মুসলিম লীগার রাজ্ঞাক যে প্রেরণায় পাকিস্তান আন্দোলন করেছিলেন, পরিবর্তিত পরিস্থিতিতে তিনি সেই প্রেরণা হারিয়ে ফেলেন এবং আধুনিকতা, প্রগতিশীলতা ও অসাম্প্রদায়িকতার নামে যে বাঙালি জাতীয়তাবাদী রাজনীতির উত্থান ঘটে, তার বিকাশে নেতৃত্ব দেন।

বাংলাদেশে সেকুলার চিন্তাভাবনার সাথে পাকিস্তান আন্দোলনের যে বিরোধমূলক অবস্থান আছে, সেখানে কি রাজ্ঞাক তার অবস্থানকে স্পষ্ট করতে পেরেছেন? অন্তত ছফার বইটি পড়লে রাজাকের ভেতরে আমরা একটা দ্বিধার থবর পাই। বাস্তব রাজ্জাক ও ছফার রাজ্জাকের ভেতরে কি কোনো বিরোধ আছে? মুসলিম জাতীয়তাবাদী রাজ্ঞাক ভ বাঞ্চলি জাতীয়তাবাদী রাজ্ঞাক তো দুটো বিপরীতমুখী অবস্থান—এ দুয়ের মধ্যে इका कीसाद जमन्दरात खाया अंक्टरून? अन क्रास दत्तर अगेरे जला, इका রোধ হয় বাংলাদেশের ভাবজগতে সেকুলারিজম, সাম্প্রদায়িকতা, ভারত বিভাগ, পাকিস্তান প্রভৃতি বিষয়ে যে বিতর্কমূলক অবস্থা আছে, সে প্রেক্ষিতে তিনি রাজ্জাকের মুখ দিয়ে কিছু কথা বলিয়ে নিতে চেয়েছেন।

ছফা ও সরদার উভয়েই তাদের বইয়ের ভেতরে একটা অন্তর্গত রাজনৈতিক সাংস্কৃতিক লক্ষ্য চাপা রেখেছেন—এটা বোঝা যায়। তবে ছফার বইয়ে তার শেখার গুণে যে উত্তাপ ছড়িয়েছে, সরদারের বইয়ে সেটা নেই। উলটো সরদারের বইয়ে কিছু তথ্যবিদ্রাট আছে। বিশেষ করে রাজ্ঞাক সাহেব ঢাকা বিশ্ববিদ্যালয় প্রতিষ্ঠায় ঢাকার নওয়াবদের ওক্ষত্বপূর্ণ ভূমিকাকে ছোটো করে সেখিয়েছেন—যা ঐতিহাসিক দলিলনির্ভর নয়।

রাজ্জাক ১৯৪৫ সালে বিলাত যান পিএইচডি করার জনা। তার সুপারভাইজার ছিলেন হ্যারন্ড লান্ধি। ইহুদি বংশোদ্ভ লান্ধি ছিলেন রাজনীতিবিজ্ঞানের প্রতিবাদী প্রধাপিক। তিনি হিছু আরও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন
www.boimate com

মেখার, নেহরার গুলহাই। আবার একট সাথে ইন্থদি নাই প্রতিষ্ঠার মের সমর্থক। রাজ্জাক বলেছেন, লিক্ষক হিসেবে লান্ধির একটা প্রণ ছিল—তিনি খাত্রদের চিন্তায় ধাকা দিতে পারতেন। অনেকের ধারণা এই লান্ধির প্রভাবের রাজ্জাক মুসলিম লাতীয়তাবাদী চিন্তা থেকে সরে আমেন ও সেবুলার চিন্তাভাবনার দিকে অগ্রসর হন। লান্ধি রাজ্জাককে কাছে টানতে পারলেও পিএইচন্তি দিতে পারেনিন। এর একটা কারণ ধারাবাহিকভাবে আকাছেনির জ্ঞানচর্চা রাজ্জাকের ব্যক্তিত্বে ছিল না। কাঠামো ও পদ্ধতিগত ক্রটির জনা তিনি তার থিসিসকে যথায়থ কর্তৃপক্ষের কাছে অনুমোদন করাতে সমর্থ হননি।

তার খিসিসের বিষয় ছিল 'Political Parties in India'। এখানে তিনি বলার চেটা করেছেন—ব্রিটিশের শাসনব্যবস্থায় ষরাজ্যের আন্দোলন ভারতের রাজনৈতিক বিকাশকে ব্যাহত করেছে। এমতাবস্থায় রাজনৈতিক দলগুলা কোনো ইতিবাচক বা জনকল্যাণমূলক কাজ করতে পারেনি। ব্রিটিশ শাসনে রাজনীতি ইংরেজি জানা লোকদের কাছে কুক্ষিণত হয়ে যাওয়ার ফলে জনগণের অংশগ্রহণ সম্ভব হয়নি। ভারতের সামাজিক পরিবেশের কারণেই মুসলিম লীগের জন্ম, যার পেছনে সাম্প্রদায়িকতার চেয়ে অর্থনৈতিক ও সামাজিক অবহেলাই দায়ী। কংগ্রেস মুসলমানদের এই বঞ্চনাকে অনুধানে না করে একটি সাম্প্রদায়িক দলে পরিণত হয়। রাজ্ঞাকের এই আলোচনার মধ্যে সমাজতান্ত্রিক চিন্তার প্রভাব আছে, যা লান্ধির সাহচর্য থেকে পাওয়া রলেই মনে হয়।

বিলাত থেকে থালি হাতে ফিরে আসলেও লাস্কি থেকে পাওয়া তার এই নবলব্ধ জ্ঞান দিয়ে তিনি বাঙালি জাতীয়তাবাদের ধারণাকে বিকশিত করেন। এ দেশে বাঙালি জাতীয়তাবাদের ধারণা প্রথমে নিয়ে আসে কমিউনিস্টরা। এদের সুরেই রাজ্জাক সুর মেলান। সরদার ফজলুল করিম, বদরুদ্দীন উমরেন মতো পাড় কমিউনিস্টরা যে তার শিষ্যত্ব বরণ করেছিল, এর তাংপর্য এখানেই লুকিয়ে আছে। এভাবে রাজ্জাক জিন্নাহপস্থি থেকে নেহরুপন্থি হরে যান এবং নিজের লেখা ইতিহাসকে নিজেই মুছে ফেলতে তৎপর হন।

আহমদ ছফা অনেক কসরত করে রাজ্জাককে মুসলিম নীগ পছি হিসেই উপস্থাপন করার চেষ্টা করেছেন। সত্য তিনি মুসলিম দীগের সন্তান, কিই এমন সন্তান যে তার জনকের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করেছিল। এ বিশ্রেই অনেকটা নিজের ইতিহাস ও পরিচয়ের বিরুদ্ধেও। আহ্মদ ত্যার মানস কাঠামোটি তৈরি হয়েছিল ১৯৬০-এর দশ্তে। ইফা আই প্রভাবোর প্রতিনিধি, সেই যাটের দশকে এ দেশে বাছালি জাতারতাবাদী য়েই অভান দ ধানধারণার উথান ঘটে। বাংলাদেশ আন্দোলনের পটভূমিতে এক বিশেষ ধানবাস । ধরনের বাঙালি পরিচয় তথন নির্মিত হয়। এই পরিচয় যারা নির্মাণ ধরণের করেছিলেন, তারা উনিশ শতকে কলকাতার বর্গহিন্দুদের তৈরি বাহালি ব্যার্থিক ওপর ব্যাপকভাবে নির্ভর করেছিলেন। অপচ এই পরিচয় নির্মাণ বাংলাদেশ আন্দোলনের সাথে জড়িত যে মূল জনগোঠী—বাঙালি বুসলনান, ভার ঐতিহাসিক আঅপরিচয় ও সামাজিক-সাংস্কৃতিক বারবভাকে আলী পুণ্য করা হয়নি। উনিশ শতকে কলকাতার বর্ণহিলুরা যে নংস্কৃতি তৈরি করেছিল, সেটা ছিল তাদের ওয়ার্ল্ড অর্ডার, মোরাল কোত ও দৈনন্দিন নাইফ স্টাইলের বাই প্রোডান্ট। অথচ এই ভিন্ন জাতের সংস্কৃতি দিয়ে একটা মুসলমান প্রধান সমাজকে যখন পরিচিত করার চেষ্টা করানো হলো, তখন থেকেই সংকটটা পাকিয়ে উঠল এবং বাংলাদেশের মানুষের স্বাতন্ত্র চিন্তটা **দারূণভাবে বিখ্নিত হলো। আজকে আমাদের দেশে জাতি পরিচয়ণত হে** সংকট, তার শুরু এখান থেকেই।

কলকাতায় তৈরি যে বাঙালি পরিচয়, সেটা ঐতিহাসিকলবেই ছিল সাম্প্রদায়িক। কারণ, এটা বাঙালির বড়ো শরিক মুসনমানদের কোনো জায়গা দেয়নি। ফলে ঐতিহাসিক কারণে এই বাঙালি পরিচয় ষাটের নশকে বাঙালি মুসলমানের একসময়ের রাজনৈতিক ও সাংস্কৃতিক বালোলনের ক্ষসল পাকিস্তানকেই প্রতিপক্ষ বানায় এবং পাকিস্তানের সাখে সংখ্রি ইসলাম মুসলমান পরিচয়কে ছুড়ে ফেলতে উদাত হয়। এই পরিছিতির মধ্যেই ছফা তার যৌবন কাটিয়েছেন এবং পাকিস্তানি চিন্তার বাইরে এনে সেকুলার বাঙালি জাতীয়তাবাদী হিসেবে নিজেকে শনাক করেছেন। একই সাথে ছফার ভাবজগতে দোলা দিয়েছিল ইউরোপীয় রেনে**সাঁ**র বোধ স্পকাতার রেনেসার আবেগ আর সমাজতন্ত্রের ইউটোপিয়া। সেই হিসেবে জন্ম ছফার বৃদ্ধিজীবিতাকে আমরা সেকুলার বার্ঞানি লাডীয়তাবানী, রেনেসাপস্থি ও সমাজতন্ত্রঘেঁষা হিসেবে চিহ্নিত করতে পারি। এর অন্তরিত সিক্ত হিলেবে ধর্মের ব্যাপারে তাকে যথেষ্ট সহানুভৃতিহীন মনে হর, জন্তুত ভার

বিস্তর লেখালেখি এর বড়ো প্রমাণ। আরও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন www.boimate.com

ছফার প্রজনা লাকিছান আন্দোলনের নাম্তবতাকে শ্বীকার করেনি। প্রচলিত বাচাদি রাজীয়জাবাদী আন্দোলনের ক্যানের সজোই তার ভাবনাচিত্রা আদকে দিল। লাকিস্তান সম্পর্কে ভার মত জিল—

'দুদিয়ার বুকে পাকিস্তান একটা বিসংগত রাষ্ট্র—এই রাষ্ট্রের সরকারি দর্শনও বিসংগত। ইসলাম, মুসলিম জাতীয়তা, ইসলামি রাষ্ট্র—এসর গাল্ভরা মনোহর মিথো বুলিই ছিল পাকিস্তানবাদী বুদ্ধিজীবাদের অভ্যন্ত আদরের জিনিস।

#### অথবা

ন্তনিশশ সাতচল্পিশের দেশ বিভাগ একটা প্রকাণ্ড রাজনৈতিক ভ্রান্ত।

#### কিংবা

পশ্চিম পাকিস্তানের শাসকগোষ্ঠী পাকিস্তান সৃষ্টির পর থেকেই পূর্ব গাকিস্তানকে উপনিবেশ হিসেবে ব্যবহার করে আসছিল।"

ছফার লেখার একটা বৈশিষ্ট্য ছিল গতিশীলতা, যা পাঠককে আকর্ষণ করে।
কিন্তু একটা লেখাকে শক্তিশালী হতে হলে যুক্তি ও তথ্যনির্ভরতা খুবই
প্রয়োজন, জনেক ক্ষেত্রে ছফা যার ধার ধারেননিঃ বরং সেখানে আবেগ এসে
বৈশি পরিমাণে জড়ো হয়েছে। এর ওপরে অভিযোগ করার একটা আবেগ
তাকে গ্রাস করেছিল। এটা তার লেখার ক্ষেত্রে প্রায়ই দেখা যায়। ছফার
পাকিস্তানবিষয়ক ভাবনা যতটা না যৌজিক, তার চেয়ে বেশি আবেগনির্ভর।

যাইহাক, ছফার ভাষায় পাকিস্তানের মতো মধ্যযুগীয় ধর্মতান্ত্রিক বাট্র যা কি
না পূর্ব বাংলার মানুষের ওপর উপনিবেশিক শাসন চাপিয়ে দিয়েছিল, তার
থেকে মুক্তির জন্য তিনি ১৯৭১ সালে কলকাতায় চলে যান এবং বাংলাদেশের
পক্ষে লড়াইয়ে নেমে পড়েন। তিনি বাংলাদেশ আন্দোলনকে ওপু পাকিস্তানের
থেকে মুক্তি হিসেবে বিবেচনা করেননি, তিনি এর ভেতর দিয়ে বাংলাদেশের
সমাজের ভেতরে একটা রূপান্তর চেয়েছিলেন, যার পরিণতিতে এখানে
রেনেসা আসবে এবং ইউরোপীয় কেতায় ধর্মের সংস্কারমুক্ত একটা যুক্তিশীল
মানবিক সমাজ গড়ে উঠবে। এসব চিন্তার মধ্যে বিপ্লবের ফুলকি আছে, কিন্তু
সমাজ বান্তবতার দিক দিয়ে এটা কতটা যৌক্তিক ছিল সেটা পর্যালোচনা
করাই যেতে পারে। ছফার বাংলাদেশ আন্দোলনে যোগদানের সাথে জনাদের
যোগদানের এটা একটা মৌলিক তফাত বলা যেতে পারে।

ভ্যার মধ্যে একসরনের আপস্টানতা ছিল। এই আপস্টানতা মেন হর ভেতরে একটা আশাবাদ তৈরি করেছিল, তেমনি পরবর্তীকালে এটা হর বিশাল মোহতক্ষের কারণ হয়। ৭১ তার জীবনের একটা টার্লি ব্যাহ তিনি মনে করতেন, ৭১'র ঘটনার ভেতর দিয়ে বার্লি আহি প্রকর্তী মতো ইতিহাসে একটি রাষ্ট্রের জন্ম দেয়।

এটা ছিল ঘটনার একটা দিক। ঘটনার অন্য দিকটা বলো-৭১ ই বুক চলাকালে এবং ৭১-উত্তরকালে যে মধ্যধেণি বাংলাদেশে তৈরির নেতৃত্ব কের তাদের গণবিরোধী চেহারা তাকে বিশ্বিত করে। এই দুর্নীতিগ্রন্থ মধ্যধেশির নির্বিচার সুবিধাবাদিতা যে নতুন বাংলাদেশের সমান্ত পরিবর্তনে সোন মৌলিক পরিবর্তন আনবে না, এটা তিনি বুঝতে পারেন। তিনি সিবেছন-

'সন্ত্রাস, গুম, খুন, ছিনতাই, দস্যুতা, মুনাফাখোর, কালোবাজাই, রাজনৈতিক প্রতিপক্ষকে নির্বিচার হত্যা—এগুলো একান্তই নিতানৈতিক ব্যাপার হয়ে দাঁড়িয়েছিল। মানুষের হনন প্রবৃত্তি, লোচ রিরংসার এ রকম নির্লজ্জ আত্মপ্রকাশের সিংহদুয়ার খুলে দেওয়ার ব্যাপারে তৎকালীন সরকার মুখ্য ভূমিকা পালন করেছিল।'\*

এইভাবে বাংলাদেশের ওপর যথেষ্ট আনুগতা ও অনুরাগ রেশই এবং আদর্শগতভাবে খুব নিকটবর্তী থাকা সত্তেও আওয়ামী লীগ থেকে তিনি দূরে চলে যান। আওয়ামী লীগ দিয়ে দেশের যে কোনো বৈপ্লবিক পরিবর্তন হবে না, এটা নিশ্চিত বুঝাতে পেরে তিনি ৭১-উত্তরকালে জাসনের দিকে খুঁকে পড়েন এবং এই দলটির মুখপত্র গণকন্ঠ পত্রিকার সাথে যুক্ত হন। এই পত্রিকায় তার সহযাত্রী ছিলেন আল মাহমুদ ও আফতাব আহমন। কী কর্মে পত্রিকায় তার সহযাত্রী ছিলেন আল মাহমুদ ও আফতাব আহমন। কী কর্মে জাসদকে ছফার একটি বিপ্লবী দল মনে হয়েছিল এবং এর ভেতর দিয়ে তিনি জাসদকে ছফার একটি বিপ্লবী দল মনে হয়েছিল এবং এর ভেতর দিয়ে তিনি ক্রছ কেন নতুন করে য়প্ল দেখা গুরু করলেন সেটা ব্যাখ্যা করা একটা ক্রিন ক্রছ কেন নতুন করে মপ্লে গোডায়ামী লীগের ভেতর থেকে বেরিয়ে আসা একনে বৈকি। জাসদ তো আওয়ামী লীগের ভেতর থেকে বেরিয়ে আসা একনে বৈকি। জাসদ তো আওয়ামী লীগের ভেতর থেকে বেরিয়ে আসা একনে বৈকি। জাসদ তো আওয়ামী লীগের ভেতর থেকে বেরিয়ে আসা একনে বৈকি। জাসদ তো আওয়ামী লীগের ভেতর থেকে বেরিয়ে আসা একনে বৈকি। জাসদ তো আওয়ামী লীগের ভেতর থেকে বেরিয়ে আসা একন

आउग्रामी नीर्शद विकरत एक् श्रवन क्लिंड अ गरिरमधात द्राधनीति कि विश्वती क्लिंड विकरत एक् श्रवन कि ना मिणि ध्रवण गेंड क्लिंड हरणां विश्वती क्लिंड क्लिंड महार हिन कि ना मिणि श्रवणां विश्वती क्लिंड कर पर महार क्लिंड हरणां विश्वता । जारे १८ मार्न स्था मिलंड हरणां अलिंड हरणां विश्वता । जारे १८ मार्न स्था मिलंड हरणां विश्वता हर्जिंड मिरंड हर्ज मिरंड हर्ज सिरंड हर्ज स

দ্বিতীয়বারের মতো মোহভঙ্গ হয়। এইভাবে আমরা দেখব, হফার বৃদ্ধিবৃত্তিক পরিব্রাজন এক মোহভঙ্গ থেকে আরেক মোহভঙ্গের তীরে আহড়ে গড়ছে।

৭৫ সালের ১৫ আগস্টের ঘটনা কি ছফার জন্য আরেকটা টার্নিই পায়েন্ট? তিনি ৭১-উত্তরকালে আওয়ামী লীগের সমালোচনা করেছিলেন এটা ফেমন সত্য, তেমনি তিনি এও মনে করতেন ফে, এই দলটিই বাছালিদের জাতিরাই প্রতিষ্ঠা করেছে। এর ভেতর দিয়ে বাছালির মুক্তি ঘটবে, চিন্তার উত্থান ঘটবে, যুক্তিশীলতার চাষবাস হবে—এটাও তার একসময়ের স্বন্ন তিল। এই নতুন সমাজ প্রতিষ্ঠার ভেতর দিয়ে তিনি আশা করেছিলেন—

'কামাল পাশার তুরক্ষের মতো বাংলাদেশেও অনেকঃলো মজ্জাগত ধর্মীয় সংস্কার জোর করে পিটিয়ে তাড়াতে হবে।'<sup>১১</sup>

আওয়ামী লীপের সাথে তার ছিল একই সাথে প্রেম ও দৃণার সম্পর্ক। এ দলটিকে তিনি খাড়তেও পারেননি, হত্তমও করতে পারেননি। এই কারণেই আওয়ামী লীগ সম্পর্কে পরবর্তী সময়ে তার মৃল্যায়ন ছিল—

'মূলত আওয়ামী লীগই একমাত্র দল, যারা আমাদের জনগণের ঐতিহাসিক সংগ্রামের উত্তাপ থেকে জন্ম নিয়েছে এবং তাই তার একটি ঐতিহাসিক ভিত্তি রয়েছে। মুশকিলের কথা হলো আওয়ামী লীগ যখন জিতে, তখন মুষ্টিমেয় দেতা বা নেত্রীর বিজয় স্চিত হয়। কিন্তু আওয়ামী লীগ যখন পরাজিত হয়, গোটা বাংলাদেশটাই পরাজিত হয়।'<sup>13</sup>

৭৫ সালের ১৫ আগস্টের পর তাই যখন আওয়ায়ী লীগের প্রধান পুরুষ
দৃশাপট থেকে অপস্ত হন, স্বাভাবিকভারেই তিনি বেদনাহত হয়েছিলেন।
বিশেষ করে ১৫ আগস্টের পর বাংলাদেশের সমাজ-রাজনীতি-সংস্কৃতিতে
বিশেষ করে ১৫ আগস্টের পর বাংলাদেশের সমাজ-রাজনীতি-সংস্কৃতিতে
যখন ইসলামের দূরন্ত গতিতে প্রত্যাবর্তন ঘটল, ইসলাম যখন প্রান্ত থেকে
যখন ইসলামের দূরন্ত গতিতে প্রত্যাবর্তন ঘটল, ইসলাম যখন প্রান্ত
হলা। তিনি
কেন্দ্র এসে জায়গা নিল, তখন তার হাহাকার হতাশায় পরিণত হলো।
লিখেছেন—

ংমীলবাদ অক্টোপাসের মতো ক্রমাগতভাবে আমাদের সমাজকে চারপাশ থেকে বেষ্টন করে ফেলছে।''

ভারও পিডিএফ বই ডাউনলোড করুন www.boimate.com

56

#### व्यावसूत्र बाक्सक एक्ट्रक व्याद्यम स्था

कार व्यक्त करून मार्ट्यक मिन नता भिनाव सार्वाकरन तमन भिट शक्तात व्यक्ता करने सान सान जाकरी। एसए एनएस तमनाम । वह रहाविक्वाद नाविक क्ष्मानाकरि व्यक्ताक क्रमानात पान तनात हा त्यक निर्द्धक क्षम्य वार्थिक सान नविक्रम निर्द्धक सामग्री । व्यक्त कार्थ कि करत पार्ट (निर्देश वार्थ क्ष्मानक तक्षम । स्रोतक व हेवना करत क्ष्मान ।...

ত্রই যে হলৈ পরিচয় পালটে ফেলা, জার পেছনে আমার মনে হরেছিল একজন্ম সামাজিক জারণ বর্তমান। আবুল ফারল সাচেন উপক্রম মাত্র কারণ দন। ব্যক্তালি মুসলমান সমাজের ভেজনে কারন কিছু ব্যালার-স্যাপার জাহে থেকলো ব্যক্তিকে বেগলো বিশ্বালের কিনুতে ছির থাকতে দের না। ভালে কিংবা বাঁরে হেলতে বাদ্য করে। মদের এই উত্তেজিত অবস্থাতে আমি একনাতে কার্কুর না কেম বাছালি মুসলমান বহনাটি লিখে শেষ করি। ত

বেশাই যাছে, এ লেখাছ এক উত্তেজিত তরুণোর হাহাবদার শোনা সায়।
মানর সেই তল্ল অবস্থায় তিনি বাঙালি মুসলমান সমাজাকে ইচ্ছেমতো গাল
জাকেন। কেকোনো পভুৱা পাঠকই খ্রীকার কর্বেন—ছফা যখন এ প্রবন্ধ
জাকেন, তখন তার নির্মোহ বিচারের কমতা পুরোটাই লুগু হ্য়েছিল। সমাল
গাকেলার কোনো কৈলানিক পদ্ধতি ছাভাই তিনি এ প্রবন্ধে কিছু আরেগাঁ
বত্যত উন্পিরণ করেছেন মাত্র। ছফার কাছে বাঙালি মুসলমানকে মনে
ইয়েছে চিন্তাগতভাবে অপরিচিত, তাই প্রনির্ভরশীল। সে স্বাধীনভাবে চিন্তা
করতে অক্ষম, ফলে প্রতিভিদ্ধাশীল। সে নতুন চিন্তা গ্রহণে অপটু বলেই
কর্মাত্রেশী। সে জান-বিজ্ঞানের সুবিধাভোগী, কিন্তু এতে তার কোনো
ইবনাম নেই। সে হিন্দ্বিদ্বেষী, সে অনঢ়-অচল।

বছলি মুসলমান নিয়ে ছফার এই তথ্য ও প্রমাণবিহীন বজবোর স্থান লেখন? এই বজবোর সাথে মিল দেখা যায় কলকাতাকেন্দ্রিক বাঞালিত্বের সাথে অনিসুজ্জামানের লেখা মুসলিম মানস ও বাংলা সাহিত্যানা যুক্তি প্রশাবার। ইফার সাথে আনিসুজ্জামানের প্রীতির সম্পর্ক ছিল। ইফা তার বিত লাবি করেছেন, তার শিক্তক আনিসুজ্জামানকে দিয়ে তিনি লাবিতান মানে বহীন্দ্র রাজনীতির রমরমার কালে রবীন্দ্রনাথের ওপর একটি বই সম্পাদনা করিরেছিলেন। সেখানে তার নিজ্ঞেরও একটি লেখা আছে। সাক্ষিকানারের প্রভাব কি তার ওপর কিছুটা পড়েছিল? কেননা, এলের মুক্তের বছানের অভিনর প্রভাব কি তার ওপর কিছুটা পড়েছিল? কেননা, এলের মুক্তের বছানের অভিনুত্ব কিছু একই বছা চলে। আনিসুজ্জামান কার

বইতে বাঙালি মুদলমানদের চরিত্রকে এতাবে চিক্লিত করেছেন—'মুদলমান লাইত্যিকরা হিন্দুদের কুলনায় ইতিহাসবিমুখ একং সমাজ পরিবর্তনের কিরোধী। মুদলমান সাহিত্যিকরা হিন্দুদের মতো আধুনিকতার আলোর স্পর্গে আলোকত হতে চার্যনি এবং মুদলমান সাহিত্যিকরা হিন্দুবিশ্বেষী।

জানিস্ভামানের এসব কথার সাথে আবার মিল দেখা যায় উনিবশ এবের
দশকে ঢাকার শিখা আন্দোলনের ভাবুকদের। এরাও বাঙালি মুসলমানকৈ
হীনন্দন, পশ্চাংপদ, অক্ষম হিসেবে দেখিয়েছেন। বিশেষ করে কালী
আবদুল ওদুদ ও আবুল হুসেনের লেখায় এর এয়ার নমুনা রয়েছে। শিবা
আন্দোলনের ভাবুকরা ছিলেন কলকাতার রেনেসার অনুরাগী। রামমোহন,
রবীন্দ্রনাথ ছিল এদের মেন্টর। ওদুদ থেকে ছফা—এটা একটা সাংস্তিক
লিনিয়েজ বা সিলসিলা, যারা ওধু বাঙালি মুসলমানকে গাল দিয়েছেন, কিছ
ভালোবেসে কাছে টানতে পারেননি।

3

N.

W. W.

Į

কলকাতায় উৎপাদিত বাঙালিত্বের এই বরান বাঙালি মুসলমান সমাজকে অপর বানিয়েছে। দুঃখজনকভাবে সত্য, এই অপরায়নের বয়ান ওদ্দ থেকে ছফা সবাই ধার করেছেন। ছফার বাঙালি মুসলমানের মন লেখাটি কলকাতার হিন্দুত্বাদী বয়ানের সম্প্রসারণ যেটি হিন্দুত্বাদী লেখকনের হাতে তৈরি হয়েছিল। অথচ বাঙালি মুসলমানের একটা ঐতিহাসিক হাতে তৈরি হয়েছিল। অথচ বাঙালি মুসলমানের একটা ঐতিহাসিক আত্রপরিচয় আছে। তার নায়ক আছে, সৃষ্টি আছে। ছফার বয়ান বেই আত্রপরিচয় তেকে দিয়ে হাজার বছরের বাঙালি মার্কা গোঁজামিলের বাঙালি পরিচয়কে ঢেকে দিয়ে হাজার বছরের বাঙালি মার্কা গোঁজামিলের বাঙালি জাতীয়তাবাদের প্রত্যয়ন করে এবং যাবতীয় ইসলাম পরিচয়কে পরিতাজা জাতীয়তাবাদের প্রত্যয়ন করে এবং যাবতীয় ইসলাম পরিচয়কে পরিতাজা জাতীয়তাবাদের প্রত্যয়ন করে এবং শাবতীয় ইসলাম পরিচয়কে এই করতে শেখায়। বাংলাদেশের একপ্রেণির পাঠকদের মধ্যে ছফার এই করতে শেখায়। বাংলাদেশের একপ্রেণির পাঠকদের মধ্যে ছফার এই করতে বয়ানের য়েচছুক অংশীদার করে তোলে।

#### 00

গ্রহমন ছফার সাথে আনিসুজ্জামানের মিল যেমন আছে, তেমনি জ্বমিলর গ্রহণটোও আছে। এই অমিলটাই ছফাকে বিশেষ বৈশিষ্ট্য দিয়েছে। ছফার গ্রিপ্রবিক জীবনে বারবার মোহভঙ্গ হয়েছে। তিনি বারবার প্রোমিজত বৃদ্ধিবৃত্তিক জীবনে বারবার মোহভঙ্গ হয়েছে। তিনি বারবার প্রোমিজত রাভের হুপ্ল দেখেছেন, কিন্তু সেই স্বপ্ল অধ্যাই রয়ো গেছে। কিন্তু মনের রাভের হুপ্ল দেখেছেন, কিন্তু সেই স্বপ্ল অধ্যাই রয়ো গেছে। কিন্তু মনের গ্রহা ভগ্ন অবস্থায়ও তিনি হাল ছেড়ে দেননিঃ বরং পুরনো বার্গতার গ্রহাকালিকে পর্যালোচনা করতে চেয়েছেন এবং যথাসময়ে তা সাকস্তরো গ্রহাকালিকে কিয়ুটো।

হতাশামন্ত মনও একসময় ঘুরে দাঁড়ায়, সময়ের দিকে চোখ দেরায়। ছকার কেন্ডেও এ ঘটনাটা ঘটেছিল। আনিস্ক্রামানের ভেতরে বেনন একটা অসংগত কলকাতা মুখ্যতা ছিল এবং এটার কোনো বিচার পর্যালাচনা করতে তিনি রাজি ছিলেন নাঃ বরং এটাকে তিনি প্রশ্নাতীত বানিরে দেলেছিলেন, ছফার ক্রেন্সে সেটা পুরোপুরি ঘটেনি। এটা সতা যে, ছফা কলকাতার রাদেরার অনুরাগী ছিলেন, এর সূজনশীলতার মুখ্য উপতোগকারী ছিলেনঃ রেনেরার অনুরাগী ছিলেন, এর সূজনশীলতার মুখ্য উপতোগকারী ছিলেনঃ কিন্তু ঘুরে দাঁড়ানোর কালে ছফা তার কলকাতা মুখ্যতা বাদ নিয়ে কলকাতার দাঙ্গেতিক সীমাবন্ধকাকে পর্যালোচনা তরু করেন। তিনি একটু একটু করে ব্যাতে পারেনঃ এতদিন আমরা যতই বাঙালি বাঙালি বংশ টিংকার করি না কেন্ বাঙালির জগাং আসালে একটা নাম, দুটো।

কলকাতার সংস্কৃতি যতই বর্ণাঢ়া হোক না কেন, এর একটা অসকার নিকও
আছে। সাংস্কৃতিক চরিত্রের দিক দিয়ে এটি বর্ণবাদী ও সাম্প্রদায়িক।
কলকাতার এই অন্ধকার দিকটি নিয়ে ছফা প্রশ্ন করতে ওল করেন—আ
মানিসুজ্জামানরা বাঙালিত্বের ছত্রছায়ায় চেকে দিতে চেয়েছিলেন। ছফার
এই নতুন উপলব্ধির স্বাক্ষর আমরা দেখতে পাই তার সতবর্ষের ফেলেট বহিমচন্দ্র চল্লোপাধ্যায় বইয়ে। এ বইয়ে তিনি স্পর্মতাবে জানিত্র দিয়েন—

'বাংলাদেশ বিভাগ করার জন্য কোনো একজন ব্যক্তিকে দাই। করতে হয়, তিনি অবশ্যই বন্ধিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়।'<sup>১০</sup>

তিনি আরও বললেন; আজনে ভারতজ্ঞ্ যে হিন্দু রাইও হয়। সাম্প্রদায়িকতার রমরমা তার মুদ্ধেও বজিম। মুদ্ধিম প্রতিয়তাবাদপত্তি কবি, লেখক, বুদ্ধিজীবীরা এসব দাঘা অনেকবার বংগছেন, এ তথা সহা বিশ্ব ও দেশের প্রগতিশীল লেখককুলের মধ্যে ছফাই প্রথম, বিলি এ ব্লহ

#### Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft সেকুলারিজম গ্রন্থ

তথ্য এত শব্দতাৰে বলতে পেৰেছেন। এ বইতে তিনি বলকাতাৰে বি ক্ষা এত শতান্ত ভিত্তাতাবদা থেকে সারে আসার ইচ্ছিত দেন এবং বাংগাদেশের ভুনাগুলারা ভিত্তাতা ও সেকলারিভামের একটি মাল ভিত্তাতাবশা থেকে। সমাজের জনা বাঙালিয়ানা ও সেকুলারিজামের একটি মতুন সংজ্ঞা বৈত্তি ক্রমাজের জন্য স্থান জন্ম প্রভাব দেব। ধর্মতান্ত্রিকতার বিরুদ্ধে তার সংখ্যাম আগের মতেই মার্ক প্রভাব গোলা বাহেন বটো, ভাবে এবার তিনি কলকাতার প্রভাবমুক্ত বালোদোলে এই ব্যবস্থ ১০০, বিশেষ চরিত্রের সেকুলারিজমের ওপর জোর দেন। এভাবে কর্নাভারেলি বেশের নাজনার বিধানে হয়ে বাংলাদেশকেন্দ্রিক সেকুলার বার্চলি ভাতীয়তাবাদীতে পরিণত হন। সম্ভবত হ্যার এ পথরেখা ধরেই আমাদের এখানকার বামপত্তি লেখক ফরহাদ মজহার, স্লিমুল্লাই খান ও মের্ম্মন

ছ্যা কলকাতার সাথে একটা সাংস্কৃতিক লড়াইয়ে নেমেছিলন। তার মন হুছেছিল, কলকাতার প্রভাবমুক্তি না ঘটলে বাংলাদেশ তার যাত্যা নিরে দাড়াতে পারবে না। কিন্তু এ শড়াইয়ে তিনি একাকী। শতবর্ষের ফেরারীর মতো বই লিখে এবানে টিকে থাকা বাবে না। এটা বিলম্প বুঝতে পের বাংলাদেশের জন্য নিজের সাথে এমন একজন আইজন খুঁজে নিলেন, যা একটা লিবারেল পরিচিতি আছে, অথচ তিনি বললে কথাটার গ্রহণযোগার বেশি হবে। ইনি হলেন আবদুর রাজ্ঞাক।

ছুজার *যালাপি আমার ওকা* বইয়ো আদতে আবদুর রাজ্ঞাকের এ বৰুষ এবটি পরিচয়ই আমরা দেখি, যেটা বাংলাদেশের স্বতন্ত চরিত্রের জন্য তিনি নির্মাণ করেছিলেন। এ বইতে ভারত রাষ্ট্র, গান্ধী, কংগ্রেস, বেঙ্গল রেনেসা ব কলকাতার অপ্রলোক সমাজকে এতকাল যে সেকুলার বলা হয়েছে, ডা নিয়ে প্রস্ন তোলা হয়েছে। ভারত রাষ্ট্রের ভিত্তিটা যে হিন্দু, এর বাইরে বা গঠনের অন্য কোনো চিভি যে নেই, কংমেস যে একটা কেন্দ্রীয় হিন্দু রাষ্ট্রই চেয়েছিল, ভারত বিভাগের ক্ষেত্রে জিল্লাহর একটা ভূমিকা **থাবলে**ও <mark>তার গে</mark> কোনো দায় নেই বরং শেষ মুহুর্তে ব্রিটিশের প্রজাবিত কেভারেশন ছিল্লান্ত সমর্থন সভেও কংগ্রেসের বিরোধিতায় চুলোয় যায়—এসং কা আক্ রাজ্ঞাকের বরাতে সাজিয়ে-ভঙ্গিয়ে ছফা জরুরি ইশতেহার হিসেবে হাজি করেছেন। এসর কথা চল্লিশের দশকে আবুল মনসুর আহমদ, আবুদ হালার শামসুখীন, সৈয়দ সাজ্জান হোসারেন প্রমুখ বাঙালি মুসন্মান ক্ষিয়া র জোরের সাছে আলাপ করেছিলেন। তখন এসং ক্যারার্ডার করেছ সারস্বত সমাজ সাম্প্রদায়িক, বিচ্ছিন্নভাবাদী ইড়াদি বলে টুড়ির দির চেয়েছিলেন চেয়েছিলেন। ছফার ট্রাজেডি হলো করেক দশক পরে কার্কার

94

জাবনুৰ বাজ্ঞাৰ তেকে আহমদ হলা

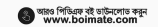
প্রাকৃতিক ল্ডাইছে লেমে সেই সব যুক্তিকে জিবিয়ে মান্ত হল, য । বা বাঙালি জাতীয়তাবাদের ঘোষে গড়ে বকলৈ দিন হলেয়াল ক্রেছিলেন। এডাবেই ছফার সাংস্কৃতিক জানি শেষ হলে। তিনি ক্রেকাচাকেন্দ্রিক সেকুলার বাঙালি জাতীয়তাবাদী খেলে নাম্বর্ণান্ত স্কুলার বাঙালি জাতীয়তাবাদী হিসেবে হাছিব হাছন ব্রুক্তিকভাবে ভিনি এর বেশি জন্মসের হতে পারেননি।

্বান স্থানা জনার বন্দান প্রতি বিশ্বনার প্রতি বিশ্বনার জনার জনার বিশ্বনার প্রতি বিশ্বনার স্থানার জনার বাঙালি করন প্রতি বিশ্বনার করন প্রতি বিশ্বনার বিশ্বনার

সহ্যাত্রী আফ্ডাব আহমদ মুসলিমাখেঁয় বাংলাদেশি লাতীয়তাবাংশ আশ্রয় নিয়েছিলেন। কিন্তু তিনি ফিনাতে পারেননি। ইতিহালে নবাৰ গড়ে একই ভূমিকা রাখা সম্ভব নয়। ছফাও পারেননি। নিয়তি ধলে তো একটা কথা আছে।

### रुमिभ :

- সরদার ফজবুল করিম, ঢাকা বিশ্ববিদালয় ও পূর্ববজীয় সমাজ জলাগর জবদর রাজ্জাক-এর আলাপচারিতা। ঢাকা : সাহিত্য প্রকাশ : ১৯৯৩
- আহমদ ছফা, যদাপি আমার ওরু। ঢাকা : মাওশা ব্রাদার্স, ২০১৭ ₹.:
- প্ৰতিভ **૭**.
- Syed Sajjad Hussain, The Wastes of Time. Dhaka: Notun Safat 8. Prokashoni, 1905.
- সৈয়দ সাজ্জাদ হোসায়েন, একান্তরের স্থৃতি। ঢাকা : নতুন সহুর প্রকাশনী, ১৯৯৩ 0:
- b. Syed Sajjad Husain. The Waster of Time:
- Abdur Razzaq, Political Parties in India. Dhaka: The University Press ٩.
- আহমদ ছফা, বৃদ্ধিবৃত্তির নতুন বিন্যাস ৷ ঢাকা : খান ব্রালাগ আন্ড কোম্পানি, ২০২০
- ৯. প্রাত্ত
- ১০, প্রাতক।
- ১১. প্রাক্ত<sub>।</sub>
- ১২, আহমদ ছফা, বাজালি মুসলমানের মন। ঢাকা। বুক প্রোন্ট, ১৯৯৬
- ১৩. আহমদ ছফা, বুদ্ধিবৃত্তির নতুন বিন্যাস।
- ১৪. আহমন ছফা, বাগ্রালি মুসলমানের মন।
- ১৫. আহমদ ছয়া, শতবর্ষের ফেরারী যদ্মিচন্দ্র চট্টোপ্যায়। দাবা : ব্যার্ডার আভ কোম্পানি, ২০১৮





# আয়ুন কবির: আমাদের সেকুলার হয়ে ওঠার বিপদ

### 60

কর্মক করিবের মত্যো প্রতিভা সেকালের মত্যে একালেও দুর্লন্ত তিনি
ছার্ন্তিরেন আমানের বাংলাদেশের ফরিনপুরে। ঘেকালে মুসলমান ছেলেরা
ছার্ন্ত-বিশ্ববিদ্যালয়ের দরজা পার হতে পারত না, সেই কালে তিনি
ক্রিকালয়ের পরীক্ষায় বর্ণাঢ়া ফলাফল করে স্বাইকে তাক লাগিয়ে
দির্ন্তিরেন। তথু তাই নয়, বিলাতের অক্সফোর্ডে এক গৌরবময় সফলতার
সাহে তিনি তার হাত্রভীবন শেষ করেছিলেন।

ক্রের নালা গ্রণে সমন্বিত প্রতিভাধর মানুবটি নিয়ে সেদিনকার নিঃস্থ দীন
ফুলমন সমাজ আশার বুক বেধেছিল এবং তার মধ্যে তাদের সফলতা ও
প্রতিশিক্ষের এক ছায়া দেখতে চেয়েছিল। কিন্তু মুসলমান সমাজের
ক্রিছ, ক্রেরুন কবিবের মেধা তাদের কোনো কাজে আসেনি। রাজনৈতিক
ক্রিকের করণে তিনি নিজের সমাজের সাপে একটা অপরিচয়ের দ্রত
রের অর্ছিলেন এবং এই বিশ্বাদের কার্ণেই তিনি শেষ পর্যত
নিক্রিকেও নির্বাদন দেন।

জারতভ ভারতে তিনি কংগ্রেসের । মর্থক ছিলেন এবং তার রাজনৈতিব 
কিনের বৃহত্তর ও কার্যকরী অংশ কেটেছে বল্মেসের রাজনীতিতে। এই 
কিনীতি করতে থিয়ে তিনি ভারতের শিক্ষামনী হয়েছিলেন। যদিও কংগ্রেস
হর মেশ ও অবলানের যথেষ্ট মৃল্যায়েন করেনি এবং শেষ জাবনে রাজে
কিন্তবং পরিত্যাপ করেছিল বলা চলে। প্রাপ্য ব্যক্তিতের বেদনায় ডিনি

leo:

ट्यक्याविका शह

হয়েছিলেন অভারিত। একে নিজের সমাজ আস করার একটা বেগনাদায়ক পরিপতিই বলা চলে।

যাই হোক, হুমায়ুনকে নিয়ে আমান এত কথা নলান উদ্দেশ কিন্ন। এবন আমরা সেদিকে যাব। হুমায়ুন গুণু বাজনীতিক ছিলেন না। তিনি ছিলেন একই সামে একজন কবি, লেখক ও সাহিত্য সমালোচক। তার একটি সহযোর নান হলো বালোর কবে। হুমায়ুনের ভাষায় এটি বালো কবিভার একটি সমাজতাত্ত্বিক প্যালোচনা। ১৯৪০-এবা দশকে হুমায়ুনের এ বছটি প্রথম প্রকাশিত হয়, যখন ভারতে হিন্দু-মুসলমান প্রশ্ন দগদগে গায়ের মতো কাছ হয়ে উঠেছে। হুমায়ুন কেন এই বছটি লিখেছিলেন? বাংলা কবিভার পট্ডাম লিখতে দিয়ে তিনি এখানে দেখাতে চেয়েছেন হিন্দু-মুসলমানের যৌগ সামানার একটি চেহারা। ইসলামের বিপ্রবী সামানাদ কীভাবে হিন্দু মনকে আলোছিত করেছিল, আবার হিন্দুর স্পর্শ কীভাবে মুসলমানের চিত্তবিপ্রকেও সমুদ্ধ করেছে তার কথা। যারা সেদিন সমন্বয়নাদী জাতায়ভাবাদের কথা বলতেন, তারা গুধু কবিতা নয় ইতিহাস, সংস্কৃতি, রাজনীতি প্রতিটি উৎসম্মক্ত এভাবে ব্যাখ্যা করার প্রস্তাব করেছিলেন। যদিও ইতিহাস ও সংস্কৃতির গতি এত একহারা নয়। অন্যথায় ১৯৪৭ সালে ভারত বিভাগ হতো না। হুমায়ুন সে কথাটা হয়তো রাজনীতির করেণে বলতে চার্ননি।

এটা অবশ্য সতা যে, সুকুমার সেনের মতো বাংলা ভাষার পদ্ধিতরা বাংলা সাহিত্য বিচারের জায়গায় মুসলমানদের একেবারেই গণা করতে চার্নান রাজনীতির কারণেই হুমায়ুনকে হতে হয়েছিল তুলনামূলকভাবে অন্তর্ভাজ্যলক। তিনি তার প্রস্থে মুসলমান সম্প্রদায়কে কাব্য চেতনার মূলধারায় জায়গা দিয়েছেন, যদিও তার যাতন্ত্রোর ধারণাকে তিনি নিরুৎসাহিত করেছেন পুরোদমে। এর কারণ তিনি কংগ্রেসকে একটা সব ধর্মের দল হিসেবে পুরোদমে। এর কারণ তিনি কংগ্রেসকে একটা সব ধর্মের দল হিসেবে দেখাতে চেয়েছিলেন এবং তার জন্য একটি নৈতিক ও সাংকৃতিক ভিঙি দেবকার ছিল। বাংলার কারা গ্রন্থে এই নৈতিক ভিঙি তিনি হাজির করার চেষ্টা করেছেন।

কবিতা তথু কবিতা নয়, এটা একটা সমাজের সোশ্যাল ও পলিটিকাল ডিসকোর্সও বটে। বান্ডির ব্যক্তিগত অনুভূতির প্রকাশ সামাজিক পটভূমিতেই হয়ে থাকে। বাংলার কাবা প্রকারান্তরে কংগ্রেসের সাংস্কৃতিক-রাজনীতির বয়ান ছাড়া কিছু শয়। বিস্তর মতান্তরের জায়গা থাকলেও বাইলার কাবা কিতাবে ভ্যায়ুন দু-একটি অন্তর্ভেদী সত্যের আলাপও করেছেন। ভার এই

1/2

## হুমান্তুদ কৰির: আমাদের সেকুলার হয়ে গুঠার বিপুদ

ন্দ্রিম নাংলার প্রকৃতি তাই বাজালির কলি মানসকে বে তপ দিহেছে, ভার মধ্যে বয়েছে লোকাতীত বহুসেরে আভাস। মনিক্রিনায়ের জাস্ত্রাদে অন্তর সেখানে উন্মুখ ও প্রত্যাশী, প্রাথনের প্রতিদিনের সংগ্রাম ও প্রচেষ্ট্রাকে অতিক্রম করে প্রশান্তির মধ্যে আথ্যবিশ্বরণ।

বাঙ্গার পূর্কাঞ্চলের প্রকৃতি তির্ধ্যী। পূর্ক বাঙ্গার নিস্পূর্ব জাবুক করেছে বটে, কিন্তু উদাসা করেন। দিশ্ব প্রসারিত প্রাস্তরের অভাব সেখানেও নাই, কিন্তু নে প্রান্তরে বয়েছে আহোরার জীবনের চক্ষল লীলা। পদ্মা-যমুনা-মেগনার আবিরাম প্রাতধারায় নতুন জগতের সৃষ্টি ও পূরাতনের প্রথম। প্রকৃতির বিপুল শক্তি নিয়তই উদাত ইয়ো রয়েছে, কখন আঘাত করবে চার ঠিকানা নেই। কৃলে কৃলে জল ভবে ওঠে, সোনার ধানে পৃথিবী ঐশ্বর্থময়ী, জার সেই জীবন ও মর্নের অনন্ত দোলার মধ্যে সংগ্রামশীল মানুষ। প্রকৃতির সে উদার্যা, সৃষ্টি ও সাংসের সেই স্থহত শক্তি ভোলরার অবসর কই? চরের মানুষ নদীর সাথে লড়াই করে, জলের ঐশ্বর্যাকে লটে জীবনের উপাদান আনে। তাই লোকাতীতের মহন্ত হাদয়কে সেখানে স্পর্শ করে, কিন্তু মানুর দিগতকে প্রসারিত করেই তার পরিসমান্তি। প্রশান্তির মধ্যে আত্রবিশ্বরণের সেখানে অবকাশ কই?'

পূর্ব ও পশ্চিম বাংলার মনোগঠনে যে পার্থকা, তা দুই বাংলার ভৌগোলিক ও নৈসর্গিক স্বাতন্ত্রোর ভেতর দিয়েই প্রকাশিত হয়েছে। এর ফলাফল হিসেবে সামরা দেখতে পাই—পূর্ব বাংলায় আর্য সভ্যতার আগ্রাসন পূর একটা কার্যকর হয়নি। ফলে ধর্মীয় বিপ্রব আকারে হাজির হলেও এর অন্তরালবর্তী কার্যকর রাজনৈতিক বিপ্রব হিসেবে বৌদ্ধ ও মুসলিম সংকৃতির উথান সামাজিক-রাজনৈতিক বিপ্রব হিসেবে বৌদ্ধ ও মুসলিম সংকৃতির উথান শামাজিক-রাজনৈতিক বিপ্রব হিসেবে বৌদ্ধ ও মুসলিম সংকৃতির উথান শ্বাক আকারে পূর্ব বাংলাকে ভাসিয়ে নিয়ে যায়। রাজনৈতিকভাবে প্রকৃত্র আকারে পূর্ব বাংলাকে ভাসিয়ে নিয়ে যায়। রাজনৈতিকভাবে প্রকৃত্র আকারে পূর্ব বাংলাকে ভাসিয়ে নিয়ে যায়। রাজনৈতিকভাবে প্রকৃত্যার প্রকৃত্র এবং রাজনৈতিক হিসাব-নিকাশ থেকে বাংলার কার্যা বিদ্যাপত্তি হুমায়ুন কবিরের বিশ্লেমণী মন দুই বাংলার এই মাতন্ত্রাকে ক্রীরার করতে চায়নি।

জনাযুন কৰিব প্ৰায় সমসময়ে আরেকটি প্রবন্ধ লেখেন। এর নাম বাংলা ভাষা ও মুসলমান সাহিজ্য। এ প্রবন্ধে তিনি মুসলিম মানসের যে একটি ঘতভ শালচিত্র রয়েছে, ভার ব্যাপারে যথেষ্টি সংবেদনশীলতার পরিচয় দেন। মদিও ছিদি স্বতন্ধ মুসলিম রাষ্ট্র চাননি। তবে ভিনি হয়তো চেয়েছিলেন মুসলিম চেতনার প্রাণর্যকে নিরুৎসাহিত করে এবং অন্তিতে তব সাংস্কৃতিক স্বাতয়্যের মৌল প্রকৃতিকে স্বীকার করে একধরনের বাছলি জাতীয়ভার বিকাশ ঘটাতে। কিন্তু কলকাতার সাংস্কৃতিক পুরোহিতর এই ধরনের ভাবনাকে প্রশ্রয় দেয়নি। তাই ইতিহাসের রায়ও ভিন্ন রকম হয়েছে এবং হুমায়ুনের আকাজ্কা অপূর্ণ রয়ে গেছে।

যাইহোক, বাংলার কাব্য কিতাবে তিনি বেমন দুই বাংলার ভৌগোলিত স্বাতস্ত্রোর কথা বলেছেন, তেমনি এই প্রবন্ধে দুই বাংলার ভাষিত কতুর ক্ষেত্রে সাংস্কৃতিক স্বাতস্ত্রোর কথাও বলেছেন। তার টফুতি নেওয়া মাক–

'বাংলা ভাষায় সংস্কৃত ও আরবি ফারসি শন্দের ভাগাভাগি নিরে মতের অমিল রয়েছে, তার ফলে একই ভাষার নাট রূপ ফুটে উঠবার সম্ভাবনাও রয়েছে। ঢাকা ফরিদপুরের মুসলমান চাষার কর্মই 'কাদস্বরীর' ভাষা একেবারে বিদেশি—এমনকি আধুনিক বাংলার অনেক মাসিক পত্রিকার প্রবন্ধ বোঝাও তার পক্ষে কঠিন। জন্যপক্ষে পুথি পড়ে স্কুল-কলেজে পড়া সাধারণ হিন্দুও ত' আনন্দ পারে না, আনেক জায়গায় অর্থও ঠিক ধরতে পারবে না। উর্দু ও হিন্দির ব্যাপারে ঠিক এই সমস্তই গোড়া থেকে ছিল। লিংবার আলাদা প্রণালি গ্রহণ করায় আজ তারা প্রায় সম্পূর্ণ তিরু দুটি ভাষা হয়ে দাঁড়িয়েছে। বাংলার বেলা যে হয়নি তার একটি কারণ এই হে, একই হরফে হিন্দুয়ানি ও মুসলমানি বাংলা দুইই লেখা হয়।'...

ব্যাবহারিক জীবনেও এ কথার পরিচয় মেলে। যেখানেই ভাষা আলাদা, সেখানেই সামাজিক জীবনের রীতিতে পার্থকা, আচার-অনুষ্ঠানের মধ্যে বৈচিত্রা দেখা যায়। বাংলাদেশেও হয়েহে তাই। হিন্দু ও মুসলমানের মধ্যে ভাষার খানিকটা তফাত যে আহে, সেকথা মানতেই হবে। অন্যপক্ষে তাদের আচার-অনুষ্ঠান, সমাজের রীতিনীতির মধ্যেও অমিল অনেক। এর কোনটি কারণ আর কোনটি ফল, সে প্রশ্ন তোলার এখন কোনো দরকার নেই। তবে এ কথা কলা চলে যে, ভাষার আচার-অনুষ্ঠানে রীতিনীতিতে পার্থকা আহে বলা চলে যে, ভাষার আচার-অনুষ্ঠানে রীতিনীতিতে পার্থকা আহে বলা বিশেষভাবে হিন্দু বা মুসলমান—সাহিত্য বচনারও খানিকটা বলা বিশেষভাবে হিন্দু বা মুসলমান—সাহিত্য বচনারও খানিকটা

78

### হুনাচুন কবির : আমাদের দেকুলার হয়ে ওঠার বিপদ

হুমানুনের এ আলোচনা ও যুক্তির মধ্যে বাংলাদেশ রাষ্ট্রের একটা যুক্ত সন্তর্গ পরিচর পাওয়া হার। হুমারুন অবশা ধর্মের পার্থকোর কথাটা হুলেনিন, যেটি দুই বাংলার কেতারে আর একটা বেড়া হয়ে আছে।

ভূগোল, ভাষা ও ধর্ম—এই তিনে মিলে বাংলানেশের স্বতন্ত্র পরিচয়কে মূর্ত করে ভূগোছে এবং ইতিহাসের ভেতর দিয়ে বাংলাদেশের উত্তরকে এপিয়ে দিরে এসেছে। তেন পশ্চিম বাংলা হিন্দু পরিচয় নিয়ে ভারতীয় ফেভারেশনের সাগরে নিমজ্জিত হলো আর কেন পূর্ব বাংলা পাকিস্তানের ভেতর দিয়ে শেষদেশ স্বতন্ত্র পরিচয়ে মূর্ত হলো, তার জওয়ার পাওয়া যাবে এই তিনের সাক্তিক অবস্থানের তেতর।

90

হুমায়ুন কবিরের লেখা থেকেই এটা বোঝা যায় বাঙালির জনং প্রাসনে একটা নয়, দুটো। পূর্ব ও পশ্চিম বাংলার বাঙালিত্বের গড়নও একরকম নয়। হিন্দুর বিশেষ আচার-পদ্ধতি, পৃথিবীকে দেখবার বিশেষ ভঙ্গি এবং অনুরুপ মুসলমানের রীতিনীতি, অনুষ্ঠান, তার বিশেষ মানসচিত্র বাঙালিত্বের ভিন্ন ভিন্ন ভবি একে দিয়েছে। এই বাস্তবতা অধীকার করার জো নেই এ কারণে যে, বাঙালিত্বের এত ঢকা নিনাদের মধ্যেও কিন্তু দুই বাংলা এক হতে পারেনি।

তাই আমাদের প্রচলিত ইতিহাসে বাংলা-বাঙালি-বাঙালিত বলে যে ধারণা চালু আছে, তা কিন্তু বাজবতার মুখোমুখি বাঙালিত নয়। বাঙালির ইতিহাস বলে আমরা যা পড়ি বা সাহিত্য-সংস্কৃতিতে প্রতিফলিত হতে দেখি, তাও কিন্তু পূর্ব বাংলার বাঙালিত্ব নয়। এই জিনিদের জন্ম কলোনিয়াল কলকাতায়। ব্রিটিশের সহযোগিতায় আর্য ভারতের সংস্কৃতির সাথে বিলাতের আধুনিকতার মিশ্রণে কলকাতার ব্রাক্ষণরা নয়া হিন্দু বাঙালি সংস্কৃতির একটি কাঠামো গড়ে তুলেছিল। এই কাঠামো গড়তে গিয়ে সুলতানি বাংলার আদি বাংলা ভাষাকে তারা থতনা করে এক সংস্কৃত বছল বাংলা ভাষার জন্ম দিয়েছিল এবং এই থতনাকৃত ভাষায় বাঙালি হিন্দুরা তাদের সৃষ্টিশীলতার প্রমাণ দিতে তরু করম।

কলকাতার মানদণ্ডে এই যে নতুন রাঙালিত তৈরি হলো, এর সাথে রাজনৈতিক-সাংস্কৃতিকভাবে পন্চাৎপদ রাঙালি মুসলমানদের মোকবিলা করতে হয়েছিল। কারণ, কলকাতার মানদণ্ডে সংজ্ঞায়িত ওই রাঙালিত তথন বাঙালি মুসলমানের ওপরে চাপিয়ে দেওয়ার চেষ্টা হয়েছিল। বছনিন ধরে কলকাতার সংকৃতিসেবীরা এই মিখ্যাটা প্রচার করে বেড়িয়েছেন—বাংলা ভাষা প্রেম মুসলমানদের নেই, এটি কেবল হিন্দুদের এজমালি সম্পত্তি। প্রেম মুসলমানদের বিরাশের কারণ ছিল, ওই বাংলার ভেতরে তারা তাদের চহারা মুসলমানদের বিরাশের কারণ ছিল, ওই বাংলার ভেতরে তারা তাদের চহারা দেখতে পায়নি। আর হিন্দুরাও যে বাংলা প্রেমে গদগদ হয়ে পড়েছিল তার দেখতে পায়নি। আর হিন্দুরাও যে বাংলা প্রেমে গদগদ হয়ে পড়েছিল তার কারণ হলো, ওই ভাষাকে তারা সংস্কৃত বহল ভাষা বানিয়ে নিজেদের কারণ হলো, ওই ভাষাকে তারা সংস্কৃত বহল ভাষা বানিয়ে নিজেদের কারণ হলো, ওই ভাষাকে তারা ভালা প্রেম নায়, প্রকারভিত্তে ধর্মীর সংস্কৃতির উপযোগী করে নিয়েছিল। এটা বাংলা প্রেম নায়, প্রকারভিত্তে বর্মীর ভাষা সংস্কৃতির প্রতি অনুরাণ মাত্র। উনিশ শতকের বাংলা ও বাঙালিত তাই ভাষা সংস্কৃতির প্রতি অনুরাণ মাত্র। উনিশ শতকের বাংলা ও বাঙালিত তাই ভাষা সংস্কৃতির প্রতি অনুরাণ মাত্র। উনিশ শতকের বাংলা ও বাঙালিত তাই ভাষা সংস্কৃতির প্রতি অনুরাণ মাত্র। উনিশ শতকের বাংলা ও বাঙালিত তাই ভাষা করেনিক প্রতি কর্মান নাত্র। উনিশ শতকের বাংলা ও বাঙালিত তাই ভাষা করেনিক প্রতি করেনিক বাংলা প্রকল্প বটে।

ভাষা যথন পালতে গেল বাবিয়ারিক জীবনের রীচিতে তার প্রভাব পড়ন হিন্দু ভাষা যথন পালতে গেল বাবিয়ারিক জীবনের রীচিতে তার পড়ন হিন্দু। ও মুসল্মানের সাম্পিতিক বই ডাউনলোড কর্ম www.boimate.com

রুল্পানর কলকাতার সংকারিত ওই বাহালিতের অধানত হতে এরপ না ক্রুলার কারত অধীনত্ব না হতে চায়, তথন অপর পজ বানা তথন বাজ রোলনৈতিক, সাংকৃতিক, অর্থানৈতিক) আরোল করে বিক্তমন্ত্রতে ববে রালতে চায়। উনিশানিশ শতকের রাজনীতিতে অহাসর হিন্দু জনতোহার রালতে চায়। উনিশানিশ সমাজকে নিজেবের মুর্বারতা হরে হারত লাগে একারে অন্যাসর মুসলমান সমাজকে নিজেবের মুর্বারতা হরে হারত লা বাড়াই করতে ইয়েছিল, যারা ছিল আবার সংখ্যায় আনতা হিন্দুর রুল্গানিশের এই প্রতিবাদী রুপকে বলল সাম্প্রদারিকতা। তার্য তার রিজির হতে চার, ঐকোর ডাকে সাড়া নিতে চার না। কিছু এরা তে জারাজুরির বিষয় নর। অসমানকে সমান বানিয়ে তবেই একার হার প্রত্রত হয়। অরসর হিন্দু সমাজের এ রক্ষ কোনো মানসিকতা ছিল লা

আমাদের দেশে বাংলা-বাঙালি-বাঙালিত শদ্ভলোর পাশে খারও কত্তকতলো পরিচিত শব্দ আছে। সাম্প্রদায়িকতা-অসাম্প্রদায়িকতা, প্রগৃত্তি-প্রতিক্রিয়াশীলতা এবং এই সিরিজের শেষে আমরা আরেকটি শব্দ দেখাই যার নাম সেকুলারিজম। এ শব্দগুলোর শান্দিক বর্গ যাই হোক না কেন, বালোদেশের প্রেক্ষিতে এর একটি অতিরিক্ত অর্থণ্ড আছে এবং এটিকে বিরামহীনভাবে বাঙালি মুসলমানের ক্লেত্রে ব্যবহার করা হয় ভাদেরতে কলছিত করার জন্য। তার মানে যা বাঙালি তাই অসাম্প্রদায়িত, তাই প্রগতিশীল এবং সেটাই সেকুলার। এই শব্দ বা ভাষার বিশেষ ভিসক্রোর্স কলেনিয়াল কলকাতায় হিন্দু আধিপতো তৈরি হয়েছে এবং হিন্দু জনগোচীর সাংস্কৃতিক কাঠামোর ভেতর দিয়ে বের করে এনে তাকে বাঙালি সংস্কৃতি নামে চিহ্নিত করা হয়েছে। কলকাতার বয়ানে এই বাঙালি সংস্কৃতি আবার একই সাথে সেকুলার হয়ে ওঠে। শরৎচন্দ্র যে বাঙালি ও মুসলমানের ফুটবল থেলার কথা লিখেছিলেন, তার সাংস্কৃতিক তাৎপর্য তৈরি হয়েছিল এই কলকাতায়। স্বাভাবিকভাবে কলকাতার এই বয়ানে সাম্প্রদায়িক ও **অতিক্রিয়াশীল হলো পূর্ব বাংলা ও তার অন্তর্গত বাঞ্চলি মুদলমান** জনগোষ্ঠী। একই সাথে তারা আবার সেকুলারিজমের বিরুদ্ধপক।

কলকাতায় উৎপাদিত বাংলা ও বাঙালিতের এই ডিসকোর্স এইই সাংগ্রহণানে উৎপাদিত বাঙালির ইতিহাস বলে যা প্রচলিত, তা বঙালি মুসলমানের জন্য রীতিমতো বর্ণবাদী, অপমানসূচক ও অপ্রতিনিধিত্বদূর্ণক ক্ষারের দাবি হচেছ, কলকাতায় উৎপাদিত এই নয়ান ও ইতিহাসকে মুফে সময়ের দাবি হচেছ, কলকাতায় উৎপাদিত এই নয়ান ও ইতিহাসক মুফে সিয়ে পূর্ববঙ্গের জন্য বাংলা ও বাঙালিতের একটি নতুন সংজ্ঞা তৈতি করা কিয়ে পূর্ববঙ্গের জন্য বাংলা ও বাঙালিতের একটি নতুন সংজ্ঞা তৈতি করা করে বাঙালির নতুন ইতিহাসে বাঙালি করা বাঙালির নতুন ইতিহাস প্রথমন করা। যে ইতিহাসে বাঙালি করা বাঙালির মুখ প্রধান হয়ে উঠবে।

#### 0.0

कामरकव बाल्यसम्बन दय व्यक्तिमनिकसमा भागति, वस कन्मीर काम क्याद्रभागात्मक लक्ष इंशरक । आप्ति में नक्षत काला भूगलभागता क स्मार्टन वारमहात । এই নীৰ্ম সময়ে মুসলমানদের কোনো পরিচয়গত ক্রমেলার পরতে হতনি , কারণ, ভারা প্রথমত ছিল মুসলমান এবং গিতীয়ত ভৌলোলিক বল প্রিচ্ছ তারা বাঙালি হিসেবে শনাক হতো। কারণ, বাংলার রাজনৈতিক পরিচালের সূত্রপাত হরেছিল সুগতানি আমলে। ভাষিক পরিচয়ে সেদিন তারা গরিচিত হয়নি। মদিও বাংলা ভাষার জন্ম একদিক দিয়ে মুসলিস সুলতানদের হাতেই হয়েছিল। ভাষিক পরিচয়ে যে জাতীয়তাবাদ এবং তার সেকুলার পরিচয়, এর হুরুটাও কলোনিয়াল কলকাতার বাঙালি প্রকল্পের মধ্যে।

ভাষা আন্দোলনের পর থেকে এবং পরবর্তী সময়ে মাটের দশকের বাছালি জাতীয়তাবাদ বিকাশের পটভূমিতে কলোনিয়াল কলকাতার উৎপাদিত ভাব-ভাষার পুনর্জনা হয়। পূর্ব বাংলার উঠতি মধাবিত শ্রেণি কলকতোর সংস্কৃতির দিকে ঝুঁকে পড়ে এবং এই নব্য বাঙালি জাতীয়তাবাদের সাংস্কৃতিক ভিত্তি হিসেবে কলকাতাকে শনাক্ত করে। এইভাবে পূর্ব বাংলার জাতীয়তাবাদকে কলকাতার চোথ দিয়ে দেখার ফলে এখানকার জনগোষ্ঠার ঐতিহাসিক আতাপরিচয় ও সাতজ্যের প্রশ্নটা সংশ্রের মধ্যে পড়ে যায়। তথু তাই নয়, তার ভাষিক স্বাতর্ক্তোর চেহারাটা ফোর্ট উইলিয়ামের বাংলার কাছে পদানত হয়। পূর্ব বাংলার বাঙালি মধ্যবিত্ত এখন ঈশ্বরচন্দ্র ও রবীন্দ্রনাথের মগভ দিয়ে চিন্তা করে এবং কলকাতার বাংলাকে প্রথিত বাংলা হিসেবে প্রণতি জানায়। যার ফলাফল হিসেবে আমরা দেখতে পাই ঢাকায় বসেই কলকাভার বাঙালির রিসাইক্লিং চলছে এবং এই বাঙালি কলকাভার সাংস্কৃতিক উপনিবেশের অধন্তন অংশীদার হিসেবে লিগু রয়েছে। এইভাবে পূর্ব বাংলার মানুষ দুইবার উপনিবেশায়নের মুখোমুখি হয়। প্রথমবার ইংরেজের রাজনৈতিক উপনিবেশের ধার্মা খায়, ছিতীয়বার কল্ডাতার সাংস্কৃতিক উপনিধেশের তলায় তলিয়ে যায়। এই দুইবারের উপনিবেশানন বাঙালি মুসলমানের সাংস্কৃতিক মেরুদও দুর্বল করে দেয়।

বাংলাদেশের সামাজিক-রাজনৈতিক অস্থিরতার লক্ষণ আজ যে এড প্রনহাবে পরিস্কৃতি, তার গোড়া খুঁজতে হবে এখানে। কারণ, বাঙালি জাতীয়খাতাদ বাংলাদেশের কোনো জাতীয় ঐক্য প্রতিষ্ঠা করতে পারেনি। গুয়ু বাংলাদেশেই নয়, পুরো মুসলিম জগতের এই বেহাল অবস্থা। এই অবস্থানীকে সাদমান সাসিদ বলেছেন কামালবাদ।° কামালবাদ হচ্ছে মুসলিম জগতের সেবুলারায়নের

24

প্রবশ্যাবী পরিণতি। কামালবাদ শব্দটা নেওয়া হয়েছে তুনকের কমাদ শ্রাণার প্রবশাসানা প্রবৃতিত ভারধারা থেকে। যাইহেরক, সেকুলারিকাম পশ্চিমা ক্ষাতে সামন্দ্রীদর্ভার প্রবাজ্জ তা বান আনলেও মুসলিম জাহানে তৈরি করেছে হানখন। প্রানুষ করের। এর বান আনতা নিজের ইতিহাস দেখে না। অন্যের চোলে নিজের চেধার। এরা নিজের চোলে নিজের ইতিহাস দেখে না। অন্যের চোলে নিজের চেধার। এবে নিজেন তেওঁ। এক গাজের ছাল জনা গাছে লাগালে সব সময় প্রজানিত

সম্রাসের বিরুদ্ধে অনত যুদ্ধের কালে সেকুলারিজম তার রূপ বদলেছে। প্রয়েভি ব্রাউন দেখিয়েছেন, সেকুলারিক্সম এখন সামাজাবাদী প্রক্রোর অংশ হিসেবে কাজ করছে।" এই চিন্তাটিকে সাবা মাহসুদ আরও সংগ্রাণাণিত করেছেন এবং দেখানোর চেষ্টা করেছেন, সামাজ্যবাদ পুরো মুসলিম জগতের কর্তাসম্ভাবে সেকুলার ও লিবারেল লাইনে প্রবাহিত করতে চার এবং মুসলিম জগতে এখন সেকুলারিজম ও সংখ্যার মানে হলো এক প্রকার সামাজাবাদী ব্যানের অংশ। এতে মনে করার সংগত কারণ আছে, যারা মুস্পিম স্থাতে এখন উদারনৈতিক ইসলামি সংস্থারের কলা বলছেন, তারা সামাজালানা প্রকল্পের অংশ হয়েই সেটা করছেন। মাহমুদ খাবও দাবি করেছেন, সামাজ্যবাদ ইসলামের ভেতরে একটা সেকুলার শর্মের উখান চায়। কেননা, এতে ইসলাম আরও গণতালিক ও পতিমের জন্য কম চমকি হয়ে জঠাব। এই প্রকল্পে ধর্মকে তাতটুকুই গ্রহণ করা হবে, যতটুকু এটা উদারনৈতিক মূল্যবোধ আত্মস্ত করতে পারে।<sup>4</sup>

সূতরাং সেকুলারিজম বড়ো রকমের প্রত্যাশা তৈরি করতে পারে—এটা একটা অমূলক ধারণা। বিশেষ করে সেরুলারিভ্রমকে গ্রহণশীল মন নিয়ে বিবেচনা করা একালে একটা আহ্রাণাতী ব্যঞ্জ নৈ খনা বিভূ নয়।

### क्षेत्र :

- इमायुन करिक, तांश्लाड कातां। जांका । श्राम द्वामार्ग এस (कार, ३४९०)
- ্হমানুন কবিত, বাংলা ভাষা ও মুসলমান সাহিত্য, মোমাগনি, ১৩৪১, জোই।
- S. Swyyot, Recalling the Cultybuse: London: Hurst and Company, 2014.
- Wendy Brown, 'Idealism, Materialism, Secularism, Immerit Franci. Retrieved from http://blogs.usrc.org/air2907/0723 Modern

  - Salise Mahamand, "Secularism Hermanostics and Espera. The Points of Manue Reformation', Public Columb. 18 (2), FF. 321-387, 2006

## সৈয়দ মূজতবা আলী : জাতীয়তাবাদের দোলাচল

দৈৱন মুজতবা আলী কীর্তিমান হয়েছেন তার দেশে বিদেশে বইটির জনা। অত্তত সরেস, জীবন্ত ও মজনিসি মেজাজে লেখা এই ভ্রমণকারিনি বাংলা ভাষার রীতিফতো ভুলনাহীন। এই একটি ক্লেক্সে আলী সাহেবের ভুলনা আলী সাহেব নিজেই। এ কথা চোথ বুজে বিধাহীনভাবে বলে নেওয়া যায়, সেশে বিদেশে-ই হাছে আলী সাহেবের শ্রেষ্ঠতম সাহিত্য কীর্তি। আলী সাহেবের বর্ণনার অসাধারণত এবং তার নানা রক্তমের শব্দ ব্যবহারের অভ্তত তমক এ বইতে রোশনাই হতে কৃটে উঠেছে এবং তার এই জাদুকরি শব্দবিন্যান পাঠকের বোধে রীতিমতো কাঁপন লাগিয়ে যায়।

দেশে বিদেশে বইয়ে মুজতবা আদীর বর্ণনার চংটি তার একান্তই নিছস্ক। তিনি তার নিজৰ মজলিনি ও আয়েশি তছিতে কথা বলে যান এবং অতি সহজে পাঠকের মনে গভার এক ছাপ ফেলেন। বিশেষ করে চরিত্র চিত্রাছনে ভার ছুড়ি মেলা ভার। এক অবিশ্বরণীয় উত্তুল্যে তার চরিত্রগুলা ফুটে এঠে। দেশে বিদেশে পাড়ার সময় মনে হয়, পাঠক হেন নিজেই আলী সাহেবের হাত ধরে করেলের বাজারে পরিভ্রমণে বেরিয়ে পড়েছেন। তার বর্ণনার সাথে পাঠকের এই একাত্মবোধই প্রমাণ করে, আলী সাহের পঠকের চিতে রস সৃষ্টিতে ওক্সান এবং সেই রসপানে পঠিকও একেবারে মশগুল হয়ে দান।

কাবুল বাজারের জীবত ছবি, বৃদ্ধ ওস্তাদের গাঁওটা গুজল, বানশাহ আমানুচাহর সংস্কারের কেন্ডা, বাচ্চারে শকাপ্তরের কার্ল স্থল, একের পর এক ঘটনা ও দৃশা পাঠকের বোধকে শীপ্ত করে তোলে। ভারপর পেশওয়ারের আহমদ আলী, কাবুলের দোভ মোহামদ, পণ্ডিত মীর আসলম, অধ্যাপক গোদা বৰুশ, শান্তিনিকেতন থেকে আমদানি হতে আসা বিন বন্ধু বগুলানক,

Yh.

লেহদ মুজতবা আলী : জাতীয়ভাবাদের দোলাচন

বোলা। ও মৌলানা জিলাউন্দান, সোচিয়েত দুবানাদের প্রেন্ড—কাতে বার কথা নগন। প্রত্যেকটি চরিত্রই মন্টায় ও উন্ধান প্রথং প্রচারটাটি কার্লান মনের পুরারে লাপ রেখে নার। এসব চরিয়ের মধ্যে দ্বানের লাপ রেখে নার। এসব চরিয়ের মধ্যে দবদের প্রান্তর ও উন্ধানতর হচেছ আলা সাহেবের ভূতা আবদূর রহমান, যাকে হিছিল্যাগ্রাহের মর্যাপা দিয়েছেন। আবদূর রহমান নকারে তার শেষ বর্থনাটি কার্যাগ্রাহের মর্যাপা দিয়েছেন। আবদূর রহমানের বাবার পরিবেশনের স্টাইলটি সম্পর্কে জালী লাহেব লিখেছিলেন, এ যেন সুস্বাদ্ হাফিজের এক গ্রাহ্ন। আমার মনে হব, রিজের ভূতা সম্পর্কে বিনায়কালো তার মন্তবাটিও হয়ে উঠেতে হাকিস্কার প্রন্ ভূতা সম্পর্কে বিনায়কালো তার মন্তবাটিও হয়ে উঠেতে হাকিস্কার প্রন গ্রাহর সাধ্যেই তুলনীয়ে। আমি যথাস্তান থেকে উদ্ধৃতি সিচ্ছি—

তাতিয়ে দেখি দিগদিগন্ত বিস্তৃত তত্ত বরক। আর আরফিন্তের লাকখানে, আবদুর রহমানই হবে, তার পাগড়ির ন্যাজ মাদার ওপর ভুলে দুলিয়ে দুলিয়ে আমাকে বিদায় জানাতে। বহুদিন ধতে সাবান ছিল না বলে অবকুর রহমানের পাগড়ি ময়লা। কিন্তু আমার মনে হল ততুলিকের বরফের তেয়ে তত্তত আবদুর বহুমানের পাগড়ি আর তত্ত্তম আবদুর রহমানের হন্য।

নেশে বিদেশে-এর আরেকটি বৈশিষ্ট্য না বললেই ন্যা। আলী নাহেবের 
কুলনাইনে বর্গনার সাথে তার অনাধারণ পাণ্ডিতা ও বিচিত্র রক্ষের জ্ঞানের
এক বারোরারি বাজার হচ্ছে এ বই। কত রক্ষের শান্তমন্থ পেকে যে তিনি
এবানে উক্তি নিয়েজেন আর কত কবির রচনা যে তার মুখন্ত, এর যেন
কোনো ইয়ন্তা নেই। তারপর ইতিহানে, নৃতত্ব, জাতিতন্ত্র, চারারিজ্ঞান—কত
রক্ষের জ্ঞানের শাখা-প্রশাখান্ত তিনি যে বিচরণ করেছিলেন, এই একটা
নতুলা আন্দান্ত করা যান্ত এ বইয়ে। সেখে বিচরণ করেছিলেন, এই একটা
নতুলা আন্দান্ত করা যান্ত এ বইয়ে। সেখে বিচরণে-এর প্রান্তবোতে আলী
কাহেবকে আনরা পাই পল্লিত, রসিক, আয়েনি, মলালিনি, নলাধানামান এক
শিল্পী হিসেবে।

নেশে বিদেশে তার প্রথম প্রকাশিত বই। কিন্তু এলানে প্রাণী সাহেশকৈ মনবা বেতারে পাই, তার পরবর্তী কেখাওলোতে একই রকম মননশীলতা ই জীবন সম্পর্কে গভাঁর উপলব্ধিশত তেমন কিছু গাই না। আর মুক্তনাট ইপ্লাস বা ভ্যোটোগছে তার সেই মননজাত নির্বাস কিছুটা চমকে ইংলিও ইপ্লিড আলী সাহেব পুরোপুরিভাবে নিজেকে প্রার কেমাও চনোচিত করে পারেননি। মনে হয় জীবনকে তিনি এক পদু ছাসাবস ও আমেনি করেই পারেননি। মনে হয় জীবনকে তিনি এক পদু ছাসাবস ও আমেনি করেই মধ্যেই কটিয়ে নিতে ফেরেছিলেন। এই ইচ্ছেটাই বোল হা ভাগ সম্প্রক মধ্যেই কটিয়ে নিতে ফেরেছিলেন। এই ইচ্ছেটাই বোল হা ভাগ সম্প্রক জীবনের জন্য এক অর্থে নুরপানের ট্রারেছির জারণ হয়ে প্রয়েছ। সম্প্রিক জীবনের জন্য এক অর্থে নুরপানের ট্রারেছির জারণ হয়ে প্রয়েছ।

### **Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft** ्वकुनाविषय श्रम

জীবন মাত কেখাদেখিকে হাসাকোণাইল, কয়োল ও কলবাৰের মাধ্য প্রবাহত করতে চেয়েছিলেন বলেই মনীয়ার উৎকর্মতা জার জীবান পুরোপুরি ছটোনি। ভার যে বিপুল পাতিকা ছিল এবং বিচিত্র রকমের জ্ঞানের সমাহারে ভার অভিয়োজার পাত্র যেজাবে পরিপূর্ণ হয়ে উঠেছিল, ভার সঠিক বাবহার ও পরিমার্জনায় ভিনি বাংগা সাহিত্যের দরবারে আরও ওপরে অনায়াসে জায়গা করে নিতে পারতেন।

তার মতো প্রতিভাষারের জন্য নিদেনপক্ষে বৃদ্ধিজীবী হিসেবে অনুদাশংকর রায় কিংবা কথাশিল্পী হিসেবে ভারাশঙ্কর বা মানিক বন্দ্যোপাধ্যায় হওয়া जामी कामा साभाव दिन मा। किन्न पानी भारश्यक मुसांगा श्ला. সাহিত্যের ইতিহাসে তিনি শ্রেফ একজন রম্য দেখক হিসেবেই রয়ে গেলেন। হছতো জনেকে বলতে পারেন, সাহিত্যের জগতে এ রকম তুলনা কি খাটে? কারণ, প্রতিভার বিকাশ তো বিচিত্রভাবে ঘটে এবং প্রত্যেকেই আপন আপন হতার ও লক্ষ্য নিয়ে আত্প্রকাশ করেন। কথাটা পূর্ণ সতা নয়। কারণ, হথেট মনীহার উপস্থিতি সড়েও কারও যখন যথায়থ বিকাশ ঘটে না, তখন আমানের মধ্যে তুলনার আকাতকা জাপে। আলী সাহেবের ক্ষেত্রেও হয়েছে তাই। তিনি বিস্তর লিখেছেন। এর মধ্যে ফরমায়েশি লেখার পরিমাণও অজস্র। তার লেখা থেকে জানা যায়, পয়সার জনাও লিখেছেন তিনি। এই অজসুত্রসূ লেখক লিখতে পিয়ে চিন্তা করেদনি—তিনি কী লিখছেন, তার লেখার মর্যাদা ও উহকর্ষতা যথায়থ রক্ষিত হচ্ছে কি না। নিজের লেখা নিয়ে এই অবহেলার পশ্চাতে আহে আলী সাহেবের বিশিষ্ট মানসিকতা এবং এই মানসিকতা তার অজ্ঞাতে তৈরি হয়েছে তার সমাজ, পরিবেশ ও শিক্ষার ভেতর দিয়ে। তার প্রতিভার অপচয় হয়েছে, কিন্তু প্রতিভার তুলা সৃষ্টি বেয় হয়ে আসেনি। আমার মনে হয়—যে সমাজ ও পরিবেশ আলী সাহেবকে লালন করেছে, তা তার সৃষ্টিকে উত্তরোভর সমৃদ্ধ না করে উলটো লাঞ্চিত করেছে। বিষয়টি আরেকটু আলোচনা করা যাক।

আলী সাহেব খুব অল্প বয়সে শান্তিনিকেতনে পড়তে গিয়ে রবীন্দ্র সান্নিধ্য এসেছিলেন। এটি তার মধ্যে সৃষ্টি করেছিল ব্রবীন্দ্রানুগতা ও ব্রবীন্দ্রগুলার অন্তর্দৃষ্টি। তার হাড়ে মজ্জায় রবীন্দ্র সাহিত্য এমন গভীরভাবে মিশে গিয়েছিল যে, তার মানস জগৎও তৈরি হয়েছিল রবীশ্র সংস্কৃতির বাধানো ফ্রেম। তার চিন্তা ও অনুভূতি প্রকাশ পেত রবীপ্র সাহিত্যের রসধারার। আলী সাহেবের দেখালেখিতে তার গুরুদের রবীন্দ্রনাথের এই প্রভাব ভাগানক বৃক্ষতাবে দৃশ্যমান। কিন্তু এটা তো অধীকার করা যাবে না যে,

রবান্দ্র সংস্কৃতি হচেছ প্রাচীন ভারতীয় পৌরাণিক সংস্কৃতিত কলা আর ওপরে একটুখানি পশ্চিমি সংস্কৃতিত কলা আর্থিক সংস্কৃতির প্রতি নির্দ্ধেলা আনুগতা খালা সাক্ষেত্র প্রতি বিশাল ইসলামি ঐতিহ্যের জগৎ থেকে বিচিন্না করে কেপ্রতিত কর

নিজের সংস্কৃতির প্রতি অনীহা, স্নার অনোর সংস্কৃতির প্রতি মণ্যাবেল তের দিয়ে উজ্জ্বল মনীষাও কখনো কখনো মরাজ্বিতির পরিষত্র হয়। হল সাহেবের ক্ষেত্রে কথাটা আনেকখানি সভা। বিপুল সমারকা আল সঙ্গে প্রালী সাহেব তার দেশের মানুষ, আরও বিশেষ করে বলনে হার বিপুল মুধর্মীর জন্য তেমন কিছু গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা রাষতে পারেননি। খনেন হার স্বসংস্কৃতি থেকে উন্মূল হয়ে গেলে যা হয়, আলা সাহেব তার বড়ো প্রমাল আনেকে বলতে পারেন, তার লেখায় তো বিপুল পরিমাদ আর্থার-ফর্রান শক্ষের ব্যবহার লক্ষণীয়। এওলো তো মুসলিম ঐতিহ্য গেরেই পাওলা খুবই খাটি কথা। এই ঐতিহ্যের ব্যবহার তার লেখালেমি বিশেষ করে দেশে বিদেশে-কে সমৃদ্ধা করেছে সন্দেহ নেই, কিছু তার সভর্শনিত ও মানসজগ্রুৎ রবীন্দ্রানুগতোর কাছে রীতিমতো ওকিয়ে ও হাপিয়ে উঠেছিল। এর ফলে তার সৃষ্টিশীলতা ও মননশীলতার প্রচুর ক্ষতি হয়েছিল। সৃষ্টিশীলতার জন্য ঘাধীনতা দরকার। আনুগতাও চাই, তবে তা বসংকৃতির আনুগতা

প্রালী সাহেবের রবীন্দ্রান্গত। তার সংস্কৃতি চিন্তা ও ছাতীয় তারাদ চিন্তাতেও
প্রতাবিত করে। দেশভাগের পর তিনি ভারতীয় নাগরিকত গ্রহণ করে।
অবশা ষল্প সময়ের জন্য তথনকার পূর্ব পাকিস্তানে এসে চন্নমন রাষ্ট্রজয়
আন্দোলনের পক্ষে তিনি একটা লেখা লেখেন, যা কলকাতার চতুরস পত্রিকার
প্রকাশিত হয়েছিল। এটা একটা অবাক করা কাও। যে আলী সাহেবের
পাকিস্তান রাষ্ট্রের ব্যাপারে আদৌ কোনো আগ্রহ ছিল না, যে রাষ্ট্রাটির প্রতিষ্ঠার
পাকিস্তান রাষ্ট্রের ব্যাপারে আদৌ কোনো আগ্রহ ছিল না, যে রাষ্ট্রাটির প্রতিষ্ঠার
পাকে তিনি ছিলেন না, তার রাষ্ট্রভাষা নিয়ে তিনি এতখানি বিচলিত হালন
পক্ষে তিনি ছিলেন না, তার রাষ্ট্রভাষা নিয়ে তিনি এতখানি বিচলিত হালন
কন্য তাহলে কি তথ্যনকার পাকিস্তানপছিরা তাকে যে ভারতের দালান বলে
কন্য তাহলে কি তথ্যনকার পাকিস্তানপছিরা তাকে যে ভারতের দালান বলে
কন্য তাহলে কি তথ্যনকার পাকিস্তানপছিরা তাকে যে ভারতের দালান বলে
কন্য তাহলে কি তথ্যনকার পাকিস্তানপছিরা তাকে যে ভারতের দালান বলে
ক্রিটিক করেছিল, তার মধ্যে কোঘাও কোনো সভাতা লুকিয়ে ছিলাং

দালী সাহেব পূর্ব পাকিতানের বারীভারা হিসেবে বাংলার নার বাংলার বা

ভান-কাতনতা থেকেই তিনি আর ভারতে বা পশ্চিম বাংশার নমে বাংশার কথা মুখে আনেননি। বাঙালি সংস্কৃতির ঐতিহ্য ও পরিব্যান্তি যদি হয় তার ধাানের বাংলার মনশ্ছবি, তবে তিনি পূর্ব বাংলার মতো পশ্চিম বাংলার রাইভাষা হিসেবে কেন বাংলার দাবি করেননি? এই ফার্কটা না ধরতে গারলে আলী সাহেবের জাতীয়াভাবাদ চিন্তার গলদ ধরা যাবে না। আলী সাহেব একবার তার রায় পিথৌরা নামক কলামে লিখেছিলেন—'বাঙালির এ কথা ভুললে চলবে না, সে বাঙালি। সে হিন্দু নয়, মুসলমান নয়, প্রিস্টান নয়, সে বাঙালি।

এই বাঙালির চরিত্র ও পরিচয় স্পষ্ট নয়, অস্বচ্ছ। এই অস্বচ্ছতার পর্দা দুলিয়ে ওপারের রাজনীতিবিদ ও বুদ্ধিজীবীরা এপারের কৃষিজীবী মুসলমানদের জাতীয়তার পরিচয়কে বছবার সংশয়িত করে তুলেছেন এবং রাজনৈতিক ও সাংস্কৃতিকভাবে ঠকানোরও কম চেষ্টা করেননি। আলী সাহেবের এ বক্তবা তারই প্রতিধ্বনি বলে মনে হয়।

রবীন্দ্রনাথ, আলাউদ্দীন থা, রবিশংকর, সত্যজিত রার, মৃনাল সেন প্রমুখ প্রথিত্যশা কবি, শিল্পী ও কলাবিদেরা পৃথিবীব্যাপী খ্যাত হয়েছেন ভারতীয় পরিচয়ে, বাঙালি হিসেবে নয়। তারা আজ বিশাল ভারতীয় ঐতিহ্যের গর্বিত অংশীদার। সাংকৃতিক চেতনার দিক দিয়ে এই ভারতীয়তা আর হিন্দুত্ব সমার্থক জিনিস। আবার তাদের বাঙালিত আর ভারতীয়তাও একই জিনিস, একেরই দুই ভিন্ন প্রকাশভঙ্গি। এখন এই সব প্রাতঃশারণীয় ব্যক্তিদের বাঙালিত্বের চেতনা ভার আমরা যারা পূর্ব বাংলার অধিবাসী তাদের বাঙালিত্বের চেতনা কি একই রকম? এই দুই ঐতিহ্যের ধারা কি একই ধারা হওয়া সম্ভব? আলী সাহেব যে সেকুলার অসান্দ্রদায়িক সমন্বর্গমী বাঙালি জাতীয়তাবাদের কথা বলেন, তার প্রকাশ কোথায়? মূলত এটি তার রোমান্টিক মনের মিথজ্রিশ্বার কল। এর বাস্তব ভিত্তিও দুর্বল।

এই যে জালী সাহেব আজীবন ভারতীয় জাতীয়তাবাদের সেবা করলেন, তার বিপুল মনীয়া ও পাণ্ডিত্যের শক্তি দিয়ে ভারতীয় জাতীয়তাবাদের ভিতকে মজবুত করার জন্য প্রাণপাত করলেন, তার ফল কা হয়েছে? তার মতো রবাদ্র অন্তঃপ্রাণকেও পাকিস্তানের চর সন্দেহে শেষ বয়সে শান্তিনিকেতনা থেকে তাড়িয়ে দেওয়া হয়েছিল। তাকে সাম্প্রদায়িক বলে তার শান্তিনিকেতনের চাকরি কেড়ে নেওয়া হয়েছিল। ত্যায়ুন করিরের মতো ব্যক্তিও নিজে হস্তান্দের করের মতো ব্যক্তিও নিজে হস্তান্দের করের মতো ব্যক্তিও নিজে হস্তান্দের করে তার চাক্তির ভারত পিন্তির বাজানাত করে শান্ত প্রস্তিভার বীকৃতিবারশা www.boimate.com

ত্থানে তার কোনো পুরস্কারও মেলেনি। একই জাবনে তিনি পূর্ব বাজায় প্রাতের সালাল আর পশ্চিমবঙ্গে পাকিস্তানের চর হওয়ার গৌরব (?) মর্জন ক্রলেন। একি তার ট্রাজেডি?

শেষ বিচারে আলী সাহেব পূর্ব বাংলারও হলেন না, পশ্চিম বাংলারও না। তার মানে না ঘরকা না ঘটকা। স্বসংস্কৃতি থেকে বিচ্যুত হওয়ার গরিগাম কি এই? দেশে বিদেশে-র একজন বিমুগ্ধ পাঠক হিসেবেও আলী সাহেবের এই রকম জাতীয়তাবাদ চিন্তার ক্রেটি বিচ্যুতির কথা না স্বীকার করে পারহি না।

আলী সাহেবের শেষ জীবন খুব দীনহীনভাবে কেটেছিল। আর্থিক সংকট, বন্ধুবান্ধবের অবহেলা তার জীবনকে দুর্বিষহ করে কেলেছিল। যে শার্ভিনিকেতন ছিল তার জীবনের সবচেয়ে বড়ো তীর্থস্থান, সেখান থেকে তাড়া থেরে, চাকরি হারিয়ে, সাম্প্রদায়িক আখ্যা পেয়ে তিনি মুখড়ে পড়েছিলেন। সে সময়কার তার মনের অবস্থা বোঝা যাবে সুনীল গঙ্গোপাধ্যায়কে লেখা তার এক চিঠি থেকে—

'শান্তিনিকেতনে ভদ্র লোকের পক্ষে থাকা অসম্ভব (আমি সর্ব সম্পর্ক ছিন্ন করে দূরে বোলপুর শহরে থাকি)। ওদের কালোবালারের সামনে মারোয়াড়ি লঙ্জায় ঘোমটা টানে।...

বিশ্ব ভারতীর পাঠকদের দিয়ে আমি তিন দিনের ভেতর 'বাপ্লো বাপ্লো' রব ছড়াতে পারি। কিন্তু ইনডাইরেট্রলি বিশ্বভারতীকে 'huri করতে মন যায় না। আর লড়ব কার সঙ্গে? এরা পারে দুছত্র বাংলা লিখতে। কী উত্তর দেবে? তবে হাা, ওদের চামড়াটি আল্লার 'কেরপায়' গন্ডার।...'

অনেক কষ্ট বুকে চেপে বাংলাদেশ হওয়ার পর তিনি এখানে চলে মানেন এবং এখানকার নাগরিকত নেন। কিন্তু এতে তার চিন্তার শান্তিনিতেলী কাঠামার মধ্যে কোনো পরিবর্তন হয়নি। এখানে তথ্য নতুন দেশে বাঙালি জাতীয়তারাদের নামে উর্থ সেকুলার ধর্মবিদ্বেষী হাওয়া বইছে। এই পরিবেশের মধ্যে মুসলিম জাতিরাদবিরোধী আগুনে তিনি হাওয়া দেওয়া তল করেন। তিনি ইকবালের মুসলিম খাতঝাবাদী চিন্তাকে কর্মোরতারে আক্রমণ করেন। তদু তাই নয়, তিনি ইকবালকে বাজিপছভাবেও আক্রমণ করেন বংগর উত্থাহ ও মিল্লাত চেতনাকে না বুনে সাম্প্রদায়িক হিসেবে আগা এবং তার উত্থাহ ও মিল্লাত চেতনাকে না বুনে সাম্প্রদায়িক হিসেবে আগা করে তার উত্থাহ ও মিল্লাত চেতনাকে না বুনে সাম্প্রদায়িক হিসেবে আগা করে তার উত্থাহ বসম, পাকিস্তান মুদার আজালে মুসলমানদের খতর বার্মিক দেন। তথু তাই নয়, পাকিস্তান মুদার আজালে মুসলমানদের খতর বার্মিক দেন। তথু তাই নয়, পাকিস্তান মুদার আজালে মুসলমানদের খতর বার্মিক দেন। তথু তাই নয়, পাকিস্তান মুদার আজালে মুসলমানদের খতর বার্মিক দেন। তথু তাই নয়, পাকিস্তান মুদার আজালে মুসলমানদের খতর বার্মিক চেতনা ও জীবনবাধকে কটাকে করতেও তার বাবে না।

### সেকুগারিজয় বালু

38

এই সাম্প্রদায়িকতার বয়ানটা তৈরি হয় উনিশ শতকো কলকাতাকেন্দ্রিক হিন্দু এলিটদের হাতে, যাথা এই বয়ানকে বাবহার করে পুর গালোর কৃষিজীবী মুসলমানদের দাবিয়ে রাখতে চেয়েছিল। পাকিস্তান হত্যার পর জমিদারি হারাদো হিন্দুবাবুরা রাতারাতি বামপছি দলে ডিড়ে এই ব্যানকে আরও স্ফীত করে তোলে এবং মুসলিম স্বাতরা চেতনাকে সাম্প্রদায়িক হিসেবে ব্যাখ্যা করে। আলী সাহেবের প্রথম জীবনে পাওয়া রাবিন্দ্রীক দীক্ষা তাকে একজন হীনশ্বন্য বাঙালি মুসলমানের মতো এই সাম্প্রদায়িক ব্য়ানের গ্রাহক বানিয়ে ফেলে। রাজনৈতিক ও সাংস্কৃতিক চিস্তার দিক দিয়ে তিনি আমৃত্যু এই গ্রহীতার জীবনই কাটিয়ে গেছেন।

### হদিস

- সৈয়দ মুজতবা আলী, দেশে বিদেশে, সৈয়দ মুজতবা আলী রচনাবলী, দশম ২৪। কলিকাতা : মিত্র ও ঘোষ পাবলিশার্স প্রা. লি., ১৪০১, প্. ৮১।
- ২. বিজন বিহারী পুরকায়ছের লেখা 'সৈয়দ মুজতবা আলী' অবলঘনে সৌমাদীপ গোস্বামী, প্রহর ইন, সেন্টেম্বর ১৩, ২০২০।
- সেয়দ মুজতবা আলী, উভয় বাঙলা নীলমনি, সেয়দ মুজতবা আলী রচনাবলী, অষ্ট্রম খণ্ড। কলিকাতা : মিত্রে ও ঘোষ পাবলিশার্স প্রা. দি., ১৪০২, গু. ৩২৩।

